40/1

# Jahrbudy

des

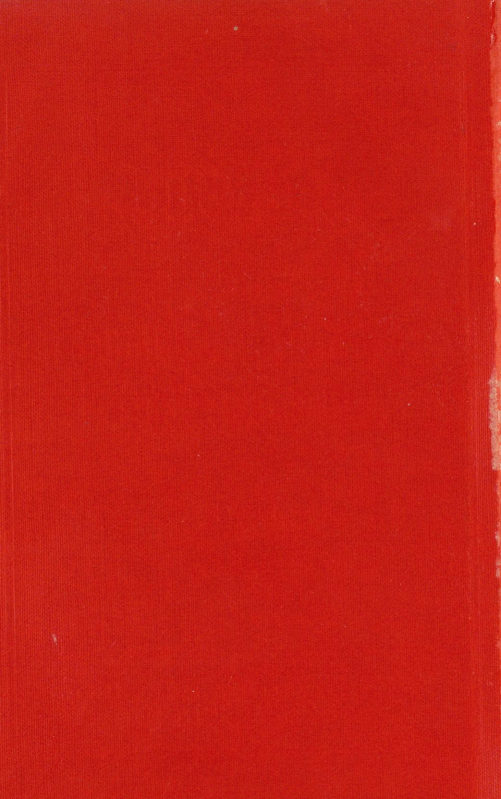
Vereins für Westfälische Kirchengeschichte

1939/40

Gh 4261

Kommissionsperion

agshandlung der Anftalt Bethel, Bethel bei Bielefeld.



## Jahrbuch des Vereins für Westfälische Kirchengeschichte

Herausgegeben von

Lic. Wilhelm Rahe Pfarrer in Minden (Westf.)

Vierzigster und einundvierzigster Jahrgang (Doppeljahrgang)

1939/40

Rommissionsverlag: Verlagshandlung der Anstalt Bethel Bethel bei Bielefeld für alle Arbeiten sind nach form und Inhalt die Verfasser selbst verantwortlich.

Manustripte für das Jahrbuch 1941 sind bis Oktober 1940 an den Zerausgeber zu senden.

Das Jahrbuch ist von der Verlagshandlung der Anstalt Bethel, Bethel bei Bielefeld, zu beziehen, für Mitglieder des Vereins von der Geschäftsstelle, Evang. Gemeindeamt, Minden (Wests.), Marienkirchplatz 5 (Postscheckkonto Hannover 49415).

Der Jahresbeitrag beträgt 3 AM; für Vichtmitglieder wird das Jahrbuch mit 3,50 AM berechnet (Doppeljahrgang 7 AM). Veuanmeldungen bei der Geschäftsstelle in Minden.



gh 426i.

Drud: Buchdruckerei der Unstalt Bethel, Bethel bei Bielefeld.

|        | Inhaltsangabe                                | Seite     |
|--------|----------------------------------------------|-----------|
| I      | Pietismus und Rationalismus als Gabe und     | Othe      |
| 1.     | als Gefahr für die Rirche. Von Pfarrer       |           |
|        | Lic. Robert Frick in Bethel bei Bielefeld    | 5-38      |
| II.    | Lutheraner und Reformierte in der Graf-      |           |
|        | schaft Mark vom Westfälischen Frieden        |           |
|        | bis zur Union (Schluß). Von Pfarrer          |           |
|        | Dr. Wilhelm Voelle in Sagen                  | 39-66     |
| III.   | Johann Zeinrich Volkening als Prediger       |           |
|        | in den Unfängen der Erweckungsbewegung       |           |
|        | von Minden-Ravensberg. Von Pfarrer           |           |
|        | Lic. Wilhelm Rabe in Minden                  | 67-171    |
| IV.    | Beiträge zur Kirchengeschichte der ehe-      |           |
|        | maligen gansastadt Breckerfeld und ein       |           |
|        | Verzeichnis der dortigen Prediger. Von       |           |
|        | D. Ewald Dresbach in Falver                  | 172-190   |
| V.     | Die Reformation in Dortmund. Von             |           |
|        | Pfarrer i. R. Albrecht Stenger in Mengede    | 191-208   |
| VI.    | Urfunden zur westfälischen Airchengeschichte |           |
|        | (fortsetzung). Von D. Dr. Theodor Wotschke,  |           |
|        | Lutherstadt Wittenberg                       | 209—293   |
| VII.   | Der Streit um die Vorbürger zur Schlüssel-   |           |
|        | burg. Ein Beitrag zur Geschichte der         |           |
|        | Abgrenzung der Kirchspiele zeimsen und       |           |
|        | Schlüsselburg (Kr. Minden). Von Lehrer       |           |
|        | Martin Blomenkamp in Kirchlengern (Kr.       |           |
| 7111   | Herford)                                     | 294—297   |
| V 111. | 17. Jahrhunderts. Von Pfarrer Wilhelm        |           |
|        | Erdmann in Kirchlengern                      | 208-211   |
| IX     | Daten zur Airchen- und Reformations-         | 290 - 3)) |
| 121    | geschichte der Grafschaft Mark, der Städte   |           |
|        | Dortmund, Lippstadt und Soest, sowie der     |           |
|        | Grafschaft Hohenlimburg. Von Rektor i. R.    |           |
|        | U. Z. Blesken in Witten-Bommern              | 312-350   |
| X      | . Buchbesprechungen                          |           |
| XI     |                                              | 367-370   |

## Pietismus und Nationalismus als Gabe und als Gefahr für die Kirche.

Von Pfarrer Lic. Robert Frick.

Es ist ein merkwürdiges "und", das die beiden Kennworte unseres Themas zusammenkoppelt. Was haben Vietismus und Rationalismus miteinander zu tun? Ift nicht der Vietismus ein Bersuch, reformatorische Frömmigkeit zu neuem Leben zu erwecken gegenüber einer erstarrten oder gar toten Orthodorie, während der Rationalismus die Grundlagen reformatorischer Glaubenserkenntnis preisgibt an das Forum der menschlichen Vernunft und aus dem dristlichen Bekenntnis eine Spielart allgemein-menschlicher Religiosität macht? Müsfen wir nicht das zweite "und" des Themas ebenfalls bean= ftanden und vielmehr vom Pietismus als Gabe, vom Ratio= nalismus als Gefahr für die Kirche sprechen? Es wird zu zeigen sein, daß damit die Sachlage doch allzu sehr vereinfacht wäre, daß das Thema sein gutes Recht hat, daß zwischen Bietis= mus und Rationalismus engere Verbindungslinien hin= und hergehen, als auf den ersten Blick sichtbar wird, und daß in beiden für die Kirche der Gegenwart Gabe und Warnung in eins gegeben ift.

I.

Wir blicken zunächst auf den Pietismus und beschränken uns dabei auf die pietistischen Bewegungen innerhalb des Luthertums. Daß der Pietismus eine Gegenbewegung gegen Erstarrungserscheinungen in der Orthodoxie ist, liegt auf der Hand. Wichtiger scheint es, zu betonen, daß er sich damit nicht gegen das wenden will, was Kraft und Leben der Orthodoxie ist: die Berbindlichkeit des Bekenntnisses und der reinen Lehre. Die Grenzen zwischen Orthodoxie und Pietismus sind durchaus sließend. Innerhalb der Orthodoxie sehen wir eine Erneuerungsbewegung vor allem durch die Erschütterung des gesamten Lebens im 30jährigen Kriege hervorgerusen. Karl Holl hat diese Zusammenhänge in seinem Aufsate über "Die Bedeutung der großen Kriege für das religiöse und kirchliche Leben inners

halb des Protestantismus" eindringlich dargestellt1). 1661 per= öffentlicht — um nur ein Beispiel zu nennen — der Rostocker Professor Theophil Großgebauer seine Schrift: "Bächterstimme aus dem verwüfteten Zion, d. i. treuherzige und notwendige Entdeckung, aus was Ursachen die vielfältige Predigt des Worts Gottes bei Evangelischen Gemeinden wenig zur Bekehrung und Gottseligkeit fruchte, und warum Evangelische Gemeinden bei den heutigen Predigten des hl. Wortes Gottes ungeistlicher und ungöttlicher werden. Samt einem treuen Unterricht von der Wiedergeburt." Der Titel spricht für sich selbst. Die Beispiele dafür, daß man der Orthodorie mit porschneller Verdammung wahrlich nicht gerecht wird, lassen sich leicht häufen. Ein Blick in das Gesangbuch belehrt eines Besseren. Zeiten, in denen das Kirchenlied in dieser Weise blüht. sind nicht tot. Neuerdings hat Karl Kindt unter der Ueberschrift: "Orthodoxie aus Leidenschaft" eine "Huldigung für Johann Gerhard aus Anlak der 300. Wiederkehr feines Todes= tages" (1637) geschrieben, in der er mit gutem Recht der Ortho= dorie des kalten und kahlen Verstandes, der Orthodoxie aus Mangel eine Orthodoxie aus der Külle und aus Leidenschaft gegenüberstellt2) — er hat zugleich Johann Gerhards meditationes sacrae in deutscher Uebersetzung der Gemeinde als ein Zeugnis lebendiger und im rechten Sinne erbaulicher, im Bebete wurzelnder und ins Gebet weisender "Orthodorie" neu zugänglich gemacht3). Es darf auch nicht vergeffen werden, daß Speners pia desideria (1675) als Einleitung einer neuen Ausgabe der Schriften Johann Arndts erscheinen und sich damit in die lebendige Tradition hineinstellen, die mit deffen vier Büchern vom wahren Christentum anhebt4). Beachtet man diese Rusammenhänge, so will es fast erstaunlich erscheinen, daß Spener mit seinen pia desideria in dieser Weise epochemachend gewirkt hat. Er selbst urteilt über sein Werk sehr bescheiden. "Den elenden Zustand unserer Kirche habe (ich) durch Gottes Bnade ziemlich eingesehen, aber zur Besserung bei mir die Rraft und nötige Gaben nicht gefunden oder mich zum Reformator aufdringen wollen, sondern meine Gabe nicht weiter sich zu erstrecken erkannt, als daß ich mit öffentlichen, kurzen und ein= fältigen Vorschlägen andere erweckte und ermunterte, die nach

ihrem mehreren Make und Autorität sich des Schadens annehmen; ferner aber mich zum Seufzen begeben müffen"4a). Es find auch durchaus schlichte und weithin fast selbstverständlich anmutende Dinge, die Spener als Reformvorschläge für den triplex ordo ecclesiae, für Obrigkeit, Bredigerstand und Hausstand vorträgt. Vor allem liegt ihm daran, daß mit Luthers Grundsak vom allgemeinen Brieftertum der Gläubigen oder wie Spener gern fagt, mit dem "geiftlichen Briestertum" wirklich ernst gemacht wird. Dieser Grundsatz begründet nicht das Recht individualiftischer Frömmigkeitspflege, sondern bedeutet vielmehr Verantwortung und Dienstpflicht der ganzen Gemeindes). "Daß nämlich jeglicher Chrift nicht nur selbst sich und was an ihm ift, Gebet, Danksagung, gute Werke usw. zu opfern, sondern in dem Wort des Herrn emfig zu studieren, andere, absonderlich seine Hausgenossen, nach der Enade, die ihm gegeben ift, zu lehren, zu strafen, zu ermahnen, zu be= kehren, zu erbauen, ihr Leben zu beobachten, für alle zu beten und für ihre Seligkeit nach Möglichkeit zu sorgen gehalten sei." Mit der Betonung des geistlichen Briestertums der ganzen Gemeinde soll nun dem Predigtamt keineswegs Abtrag getan werden, im Gegenteil behält das Amt der Wortverkündigung seine zentrale Bedeutung, und seiner Erneuerung durch eine rechte Ausbildung der Prediger gelten Speners Besinnungen in besonderem Make. Wenn er dabei den Ton darauf legt. daß die Theologie ein habitus practicus ist, so steht er damit einsach in der orthodoxen Tradition6) — sachlich wird freilich gerade an diesem Bunkte doch eine Berschiebung sichtbar: der Ueberbewertung des Intellekts, der verstandesmäßigen Aneignung der Lehre gegenüber betont Spener die Notwendigkeit von "allerhand Uebungen, in denen auch das Gemüt zu denjenigen Dingen, die zu der Braxi und eigenen Erbauung gehören, gewöhnet und darinnen geübet würde". Und er führt dafür Luthers bekanntes Wort aus der 2. Psalmenvorlesung an: Vivendo, immo moriendo et damnando fit theologus, non intelligendo, legendo aut speculando. Gerade an diesem Zitat wird die Wahrung des lutherischen Erbes und zugleich der Abstand besonders deutlich. Luther schreibt das Wort im Zusammenhange der Abgrenzung gegen die leeren Spekulationen

areopagitischer Mystik und als Ausdruck seiner theologia crucis7). Was bei ihm Bezeugung der persönlichen Erfahrung des im Gericht rechtfertigenden, im Töten lebendig machenden Gottes, der Erfahrung unter dem Wort ift, wird für Spener Grundsak einer Methodik und Bädagogik, eines Exerzitiums in der Frömmigkeit! So viel Berechtigtes Speners Erneuerungsvorschläge für die Bredigt haben, so sehr wir von ihm lernen können, daß dort, wo die viva vox evangelii erschallt. wir damit rechnen sollen, daß wirklich etwas geschiecht (Gott handelt im Wort!), so sehr bedeuten seine Gedanken doch, eben weil sie aus der Reaktion gegen einen einseitigen Intellektualismus der Orthodoxie geboren find, aber felbst im orthodoren Schema des ordo salutis befangen bleiben und nicht zum aanzheitlichen Denken der reformatorischen Rechtfertigungslehre durchstoßen, dieser gegenüber eine Verkürzung. Es wird nicht mehr deutlich, daß mit dem sola fide wirklich alles gesagt ift, daß die Heiligung schlechthin in die Rechtfertigung eingeschlossen ist, vielmehr verlagert sich der Ion von der Recht= fertigung auf die Heiligung, und es entsteht der Anschein, als ob diese eine weitere Stufe über die Rechtfertigung hinaus sei. Nicht so sehr die Aktivität des Wortes Gottes, als vielmehr die Aktivität des wiedergeborenen Menschen steht im Blickfelde. Die Predigt soll "die Leute gewöhnen, erstlich an folchem Innerlichen zu arbeiten, die Liebe Gottes und des Nächsten bei sich durch gehörige Mittel zu erwecken (!) und nachmal aus solchem erst zu wirken". Spener kann mit gutem Gewiffen das Zeugnis für sich in Anspruch nehmen, "daß ich meine Lehre nach der Regel des göttlichen Wortes und dem Zeugnis der symbolischen Bücher unserer evangelischen Kirche geführet und in keinem Artikel wissentlich davon abgewichen bin, obwohl mit vielem falschen Verdacht mich beladen laffen müffen und solches doch mit Geduld aufgenommen"s). Der Kampf gegen eine unfruchtbare konfessionalistische Volemik bedeutet für Spener nicht Preisgabe von Lehre und Bekenntnis. Aber die Akzentverschiebung, die Verlagerung der Schwergewichte wird doch deutlich. Selbstverständlich hält man an den Fundamentalartikeln des chriftlichen Glaubens fest. Aber dafür, was fundamental sei oder nicht, wird doch das persönliche Erleben ent=

scheidender Maßstab. Als Gegenschlag gegen einen falschen Objektivismus zeigt sich ein gefährlicher Subjektivismus. Das tritt besonders in der Minderbewertung der Sakramente in Erscheinung. Die Bedeutung der Taufe tritt in den Sintergrund gegenüber der Erfahrung der Wiedergeburt. Der Protest gegen eine veräußerlichte Tauf- und vor allem Beichtpraris (vgl. das böse Schlagwort: Beichtstuhl — Höllenpfuhl!) führt nicht zu einer Erneuerung - so sehr sich Spener um eine Biedererweckung der persönlichen Beichte, des mutuum colloquium und der consolatio fratrum in der Gemeinde der ern= sten Christen gemüht hat -, sondern zu einer falschen "Berinnerlichung" und Spiritualisierung. Die kräftigen Antriebe und gefunden Vorschläge, die von Spener ausgehen, wirken sich nicht aus in einer Erneuerung des gesamtkirchlichen Lebens, fondern führen [gewiß gegen seine Absicht!9]] zur Absonderung der Frommen, zur ecclesiola in ecclesia.

Es kann sich in dieser Skizze, der es um die Herausarbeitung einiger grundfäklicher Gesichtspunkte geht, nicht darum handeln, die einzelnen Perfönlichkeiten diefer Bemeaung und ihr Werk ausführlich zu schildern. Um nur die führenden Namen zu nennen: August Hermann Francke und Zinzendorf - welch eine Külle von Lebens= und Segenskraft ist durch sie der ganzen Kirche geschenkt worden! Und doch kann theologische Besinnung mit ihrer Kritik nicht schweigen. Nie= mand wird Franckes Bericht von seiner Bekehrung, wie er ihn selbst aufgezeichnet hat10), ohne Ehrfurcht und Bewegung lesen können. Aber wenn aus dem, was als persönliches Zeuanis ehrwürdig ist, nun eine Norm für alle wird, wenn die perfönliche Kührung und Erfahrung Grundlage für eine Methode des Bukkampfes und der Wiedergeburt wird, dann ist Gefahr im Berzuge. Spener hat gegen das Gesetz, das durch das staat= liche Kirchenregiment, durch die Caesaropapia, der Kirche auferlegt wird, energisch angekämpft, aber die Ansätze zu einer feineren, frommen, aber eben darum viel gefährlicheren Gesetzlichkeit, die das freie Walten des Geistes durch das Wort in eine pädagogische Methode zwingen will, finden sich schon bei ihm und haben sich dann vor allem im Halleschen Bietismus schädlich ausgewirkt. Franckes größter Schüler, Bingen=

dorf, hat diese Gefahr wohl am deutlichsten gesehen. Er steht innerhalb des Pietismus an seinem besonderen Orte, läft sich nicht in den Halleschen Pietismus einordnen, ja man kann sagen, er hat ebensosehr wie gegen den Intellektualismus der Orthodorie gegen den Ethizismus, die Geseklichkeit als die Gefahr des Pietismus gekämpft und ist anders, stärker als ein Spener oder Francke theologisch gebunden und unmittel= bar in dem Erbe Luthers verwurzelt. W. Bettermann<sup>11</sup>) und Samuel Eberhard12) haben einem neuen Berständnis der Theologie Zinzendorfs die Wege geebnet. Bettermann nennt Zinzendorfs Theologie "Luthertum in Barockform". Es ist wirklich "eine feltsame Theologie, im einzelnen häflich und abstoffend, für die Ganzheitsbetrachtung aber ein Kunstwerk, das um so mehr als Kunstwerk wirkt, je weniger es als Kunstwerk beabsichtigt ist, ein Kunstwerk, hinter dem die Kraft der Naivität steckt. Oft dem Anschein nach eine hingeworfene, eine "hingewagte", eine widerspruchsvolle Theologie, in der Tat aber der Ausdruck einer Gesamtauffassung, die weiß, was sie will und foll!"13) Bettermann hat uns auch für das Geheimnis der Sprache Zinzendorfs den Blick geschärft. Es ist eine oft häßliche und anstößige Form, aber nicht aus Unfähigkeit, sondern bewußt so gestaltet, weil eben so die Anstößigkeit der Sache, das Aergernis des Kreuzes, seinen Ausdruck sindet13a). Die Nähe zu Luthers Kreuzestheologie wird in der Külle des von Eberhard vorgelegten und verarbeiteten Materials aus Zinzen= dorfs Schrifttum deutlich. Man wird der Eigenart dieses Mannes in der Tat nicht psychologisch, in der Erklärung aus einem bestimmten Lebensgefühl, gerecht, sondern nur theologisch, im Hören auf seine Bezeugung des gehreuzigten Chriftus. Der Gegenschlag gegen den Intellektualismus führt bei Zinzendorf nicht zu einer Auflösung des Glaubens in subjektive Gefühls= bewegung. Er weiß vom ungefühlten Glauben — "glauben heißt, die Sache nicht fühlen, sie nicht empfindlich haben, das Gegenteil ist die Empfindung. Wo eine Empfindung ist, da ist nicht Glauben, sondern Schmecken, Fühlen, Geniegen"14). Auch das scheinbar so gefühlsbetonte Spielen und Tändeln, das uns besonders auch im Liede der Brüdergemeine oft so fremd berührt, wurzelt in der Kreuzestheologie, will Ausdruck der schlechthin unvernünftigen Glaubenswirklichkeit, der Narrheit in Christo sein, wird freilich in dem Augenblick eine Gefahr. wo aus der "Kindlichkeit" ein Prinzip, eine Methode wird dieser Gefahr ift die Brüdergemeine nicht entgangen, und die Sichtungszeit bedeutet hier eine ernsthafte Krife15). Man sollte aber über solchen Entgleifungen das Echte nicht vergessen — Zinzendorfs Lied ist ein weithin noch ungehobener Schatz der Kirche, Ausdruck zarter Kindlichkeit und herber Männlichkeit in eins, die Innigkeit der Christusliebe verbindet sich mit der Ritterlichkeit des Christusstreiters. "Mit Liegenbleiben wird Schönheit nicht bewahrt! Das Mühn und Treiben macht Streiter frisch und hart! Die Augen klar, die Sinnen heiter schöner ist nichts, als bestaubte Streiter!" Man muß schon in die ersten Anfänge deutscher Theologie, bis zum Mönch Gott= schalk zurückgehn, um eine verwandte Gestalt zu finden, in der so die kindlich-zarte, fast mystische Jesusminne verschmilzt mit der männlichen Entschlossenheit des Zeugen, des Märtyrers! Man wird sich, will man Zinzendorf gerecht werden, immer vor Augen halten müffen, daß seine Kampffront keineswegs allein gegen die "Orthodoxie" gerichtet war, sondern ebenso gegen die von ihm klar erkannten Schäden im Pietismus, daß 3. B. die uns oft "spielerisch" anmutenden Formen der Frömmigkeit nicht nur aus der Zeitgebundenheit des Barock zu erklären find, sondern daß darin ein "Ernst machen mit der Berheißung der Enade" liegt, eine "Ueberwindung der Gündenangst des Pietismus", ein positiver Protest gegen die mit der Gesetzlichkeit des Heiligungsstrebens verbundene Heilsungewißheit, eine Aktualisierung der Eschatologie16). Binzendorfs Theologie ist "durchgehend bedingt und bestimmt von der Eschatologie. Diese Eschatologie ist aber nicht in den dogmatischen Aussagen über das Ende und die letzten Dinge zu suchen, sondern liegt in der Gestalt der Theologie als theologia crucis verborgen. Die Kreuzgestalt als die Gestalt nicht nur der Gotteserkenntnis, sondern auch der Erkenntnis des Menschen und der Welt, der Schöpfung und der Geschichte, ist die Korm der eschatologischen Bestimmtheit aller Theologie"17). Diese eschatologische Ausrichtung seiner Theologie, das Wissen um die eschatologische Grenze, bewahrt Zinzendorf auch, so nahe

in der besonderen Form des Chiliasmus, die er vertritt, die Gemeinde der Endzeit mit der konkreten Gestalt der Brüdergemeine jett zusammenrückt, vor einem schwärmerischen Sektierertum18). Zingendorf hat den größten Wert auf die Einordnung der Brüdergemeine in die jeweilige Landeskirche gelegt, und daß es wider seinen Willen dann doch zur Trennung kam, mit großem Schmerz empfunden. "Die Bruderkirche will keine Sonderkirche sein, sondern nur den ihr anvertrauten Sonderauftrag in der Einen Kirche Christi ausüben, so lange die Leuchtkraft des Christus ihren Gliedern den Beweis des Beistes und der Kraft zuteil werden läßt." Zinzendorf hat die= sen besonderen Auftrag und die geschichtliche Sendung der Brüdergemeine in einer zweifachen Richtung gesehen: als Sammlung derer, die mit Ernst Chriften sein wollen, in der "Gemeine", und als Dienst eben dieser Kerngemeinde an den Christen in der "Zerstreuung"19).

Der kurze Ueberblick schon macht deutlich, welch eine Man= nigfaltigkeit von Ansichten und Kräften in dem, was man "Bietismus" nennt, sich zusammenschließt. Es kann auch gar nicht stark genug betont werden, was von dieser Bewegung als Gabe in die Kirche eingegangen ift — nicht allein der Aufruf zu persönlichem Ernstmachen mit einem Leben unter dem Worte Gottes (Buke und Heiligung), sondern auch der Aufruf zu missionarischem Dienst! Es bleiben aber dieser im ganzen untheologischen Bewegung gegenüber (Zinzendorf bildet eine Ausnahme!) eine ganze Reihe offener Fragen. Diese Fragen hat bereits Balentin Ernst Löscher in seinem "Timotheus Berinus" (zuerst erschienen in den von Löscher redigierten "Unschuldigen Nachrichten", dann zum Reformationsjubiläum 1717 in Buchform veröffentlicht) scharf gestellt20). Die Spezial= charaktere des mali Pietistici sind ihm die Geringschätzung der Lehre, der Gnadenmittel und des Amtes, die Bermengung von Blaube und Werk und die Verbiegung der Rechtfertigungslehre (Ablehnung der Imputationslehre, Betonung der justitia inhaesiva), dazu der Chiliasmus (ob hier nicht ein Stück genuiner biblischer Lehre, das im Luthertum verschüttet war, wieder ernst genommen wird, bleibt zu fragen — freilich ist die Gefahr nicht zu verkennen, daß die Gesetzlichkeit des Seiligungs= strebens auch die Zukunftserwartung ins Gesetlich-Schwärmerische hinein verbiegt. Diese Berbindung einer enthusiastischen Eschatologie und einer gesetzlich-rigoristischen Ethik finden wir ja schon bei Tertullian und überhaupt im Montanismus) —. weiter der Terminismus, der von einem Termin im Leben jedes Menschen wissen will, bis zu dem allein die Bekehrung möglich sei, und also die Ansicht verwirft, daß wir bis zu seinem Tode nie einen Menschen verlorengeben dürfen —, der Bräzi= sismus, d. h. die gesetliche Ethik mit ihrer Abwertung des natürlichen Lebens und ihrem kleinlichen Kampf gegen die adiaphora (vgl. hierfür die Geschichte, die Rahnis in seiner Schilderung des .. inneren Ganges des Brotestantismus" berichtet: "Canstein, der Spener genau kannte, wollte ihm nicht zutrauen, daß er je bose gewesen sei. Spener aber konnte zum Beweis für das Gegenteil anführen, daß er in seinem 12. Jahre einmal getanzt habe." Weiter nichts! Kahnis fügt hinzu: "Spener hat von den schweren Versuchungen zur Günde, von den Rämpfen zwischen Glauben und Unglauben, von der Macht der Leidenschaft, von den mächtigen Zugkräften der Welt wenig gewußt"21). Man nehme dazu die Erzählung aus Semlers Jugenderinnerungen über die Schicksale seines Bruders Ernst, die G. Frentag in den Bildern aus der deutschen Bergangenheit abgedruckt hat, und die in der Tat "eine gute Einsicht in die Beriode des untergehenden Bietismus gibt, in dem Bukernst zur Selbstquälerei und Beiligungsftreben zu spiekbürgerlicher Kleinlichkeit entartet" — gewiß ist das Ent= artungs= und Untergangserscheinung, aber daß es dazu kom= men konnte, weist doch auf Fehlansätze oder zumindest theologische Unklarheiten im Ansak zurück22)). Es geht in die gleiche Richtung, wenn Löscher neben Mystizismus, Vergottungsstreben und Ueberbetonung der "Empfindung geistlicher Dinge" unter den Kennzeichen des Bietismus den Verfektismus nennt, die Aufstellung eines Vollkommenheitsideals, nach dem der bekehrte Chrift die Sünde hinter und unter sich laffen könne. Diese securitas der Bekehrten klingt schon in Franckes Bericht von seiner Bekehrung peinlich an ("Bon da an ist mir's leicht geworden, zu verleugnen das ungöttliche Wesen und die welt= lichen Lüste und züchtig, gerecht und gottselig zu leben in dieser

Welt. Bon da an habe ich mich beständig zu Gott gehalten, Be= förderung, Ehre und Ansehen vor der Welt, Reichtum und gute Tage und äukerliche weltliche Ergötlichkeit für nichts geachtet ..."). Sie steht in eigentümlicher, aber nicht zufälliger Spannung zu der ständigen Sündenangst, wie sie erschütternd aus dem erwähnten Bericht über Ernst Semler spricht. Wo die certitudo, die Glaubensgewißheit, die allein im Zuspruch des göttlichen Wortes gründet und immer neu bewährt sein will im Griff des angesochtenen Glaubens nach dem rechtsertigen= den Wort — wo diese certitudo zur securitas wird, zur Sicher= heit auf Grund von Erlebnis, Empfindung und feststellbaren Früchten der Heiligung, da ist die Gewisheit verloren, da ist die notwendige Folge der Sturz in die Unsicherheit, weil der Mensch, der auf sich sieht, niemals wissen kann, ob er wirklich genug getan —, dies Schwanken zwischen Angst und Sicherheit. das Luther als einen Grundschaden der römischen Frömmigkeit aufgebeckt hat, kehrt in die Kirche wieder zurück, wo man sich nicht mehr genügen läft an der im Worte zugesprochenen Berechtigkeit, an der iustitia imputativa. Gerade an diesem Bunkte freilich darf nicht der Vietismus der Orthodoxie gegen= über als der Schuldige ausgespielt werden. H. E. Weber hat in seinem Buche über "Reformation, Orthodoxie und Rationalis= mus" überzeugend dargeftellt, wie der "Objektivität" der Orthodoxie, die eben weithin nicht mehr die Objektivität des Wortes Bottes ist, vielmehr Objektivität der Zuschauerhaltung statt der existentiellen Theologie Luthers, eine subjektivistisch-anthropozentrische Umbiegung der theologia verbi entspricht, die aus dem ganzheitlichen Denken Luthers wieder ein auf den Men= schen und die an ihm feststellbare Entwicklung ausgerichtetes Heilsschema macht (ordo salutis) — schon die Lehre der Orthodorie wurde "gestaltet durch den Individualismus des Geliakeitsverlangens, der die Sicherung der Heilsgewißheit zum ent= scheidenden Makstab macht, und nahm in ihrer objektiven Be= gründung einen rationalen Legalismus in sich auf, der wieder zurückschlagen kann in gewöhnlichen Moralismus". So liegt die Fehlerquelle für die falsche Entwicklung kirchlicher Lehre und kirchlichen Lebens hin zum Subjektivismus, Individualis= mus, Eudämonismus, Moralismus und Rationalismus schon in der Orthodoxie selber23). Die Orthodoxie lehrt mit Ernst die Imputation, die Zurechnung der Gottesgerechtigkeit durch die freie Gnade. Aber sie vermag es nicht mehr in aleicher Beise eindringlich zu machen, daß das Wort Gottes, das uns die Gerechtigkeit zuspricht, ein lebendiges, schaffendes Wort ift, daß dort, wo Gott spricht, wirklich etwas geschieht, neues Leben entsteht. Der Pietismus spürt den Mangel, aber anstatt das rechtfertigende Wort anders noch als die Orthodoxie ernst zu nehmen, meint man es ergänzen zu müffen durch Bekehrungseifer und Ringen um Wiedergeburt und Seiligung24). — Löscher fügt als Merkmale des Pietismus noch hinzu den Reformatismus, d. h. die Tendenz zur über Luther hinaus= gehenden, vielmehr an den Donatismus gemahnenden Erneuerung der Kirche als der Gemeinde der Heiligen, und den Se= paratismus, der aus der Kirche eine Sekte macht. Daß die genannten Vorwürfe nicht alle in gleicher Weise und nicht alle "den" Pietismus (wo ist der?) treffen, ist deutlich geworden, daß anderseits hier die entscheidenden Fragen gestellt sind, wird man kaum leugnen können.

Erich Seeberg hat in seiner Einleitung zu einer Auswahl der Schriften Gottfried Arnolds die Formel geprägt, der Bie= tismus bedeute "Rrifis und Belebung des Luthertums, und zwar durch den Einfluß der Mystik"25). Den Beziehungen des Pietismus zur Mystik soll hier nicht im einzelnen nachgegangen werden. Daß der Pietismus wirklich ein Stück "Belebung" des lutherischen Erbes bedeutet, darf nicht vergessen werden. Es geht dem Pietismus um das sola fide, um das Christus solus, es geht um ein neues Ernstmachen mit dem 3. Artikel, mit dem Bekenntnis zum Seiligen Geift, der beruft, erleuchtet, sam= melt, heiligt und bei Jesus Christus erhält im rechten einigen Glauben. Die "Krifis" liegt vor allem in der Umbiegung fol= chen Glaubens an das Wirken des Heistigen Geistes in das Subjektivistisch = Individualistische, in der Berkehrung der Frömmigkeit zur Perfönlichkeitskultur, zur Pflege des perfönlichen Lebens. Meffen wir den Bietismus an den Grundprinzipien des reformatorischen Dogmas, so müssen wir sagen: es brechen sowohl am Material= wie am Formalprinzip Unklar= heiten auf — dort in der Frage des Verhältnisses von Recht=

fertigung und Wiedergeburt, Glauben und Werken; die Berkehrung des streng theozentrischen, wortgebundenen Denkens in ein anthropozentrisch = psychologistisches Schema macht aus dem Evangelium wieder ein Geset oder öffnet doch zumindest dem Moralismus die Tür! Und blickt man auf das Formal= prinzip, das "solum verbum", so zeigt sich für das Verhältnis von Wort und Geist eine ähnliche Ungeklärtheit — hat die Orthodoxie das "Wort" in seiner Lebendigkeit und leben= schaffenden Kraft nicht mehr voll bezeugen können, so kommt jett der Gegenschlag, man will über das Wort, das bloke Wort hinaus zur unmittelbaren Erfahrung, man will das testimonium spiritus sancti internum, persteht aber darunter nicht mehr wie die Orthodoxie die vom Geist gewirkte Ueberzeugung und Zustimmung zur Göttlichkeit und Inspiration der Heiligen Schrift26), sondern die unmittelbare Ber= fiegelung der Gotteskindschaft. Hier ist dann der Zusammen= hang mit der Mystik augenfällig. Die äußeren Mittel, an die Gott das Wirken seines Seiligen Geistes gebunden hat, werden gering geachtet, man will durchstoßen zur unmittel= baren Geisterfahrung. Vergessen ist — so können wir es auch sagen — der sakramentale Charakter des Wortes! Hat Luther vor allem darauf immer wieder den Ion legen müffen, daß das Sakrament nichts andres ist als verbum visibile, so wird es jett Zeit, der Entleerung des Wortes gegenüber zu betonen, daß das Wort sacramentum audibile ist, daß Gott in das arme Wort die Verheikung seines schöpferischen Wirkens hineingelegt hat. — Neben der Unklarheit in der Frage: Gesetz und Evangelium, und in der Frage: Wort und Geist, ist es schlieflich noch ein Punkt, an dem die Grenze des Pietismus besonders in Erscheinung tritt: die Berengung des Kirchen= begriffs. Sieht man von Zinzendorf ab, der auch hier besonders zu nehmen ist, so wird man, aufs ganze gesehen, E. Seeberg Recht geben müffen, daß der Pietismus lettlich ohne Verständnis sei für das, was Kirche ist, weil "er die Kirche vom Lebensgefühl der Zeit her als die gewollte Vereinigung der einzelnen Frommen denkt und deshalb ihren Bau von unten nach oben gerichtet, nicht aber von oben nach unten gerichtet sieht. Im Pietismus beginnt das soziologische Moment wor das theologische im Kirchengedanken zu treten"27). Man wird, stellt man sich alles dies vor Augen, es nicht als zu hart empfinden, wenn ein so gerechter und für die Bewesgung im Pietismus offener Beurteiler wie Kahnis (vgl. sein Urteil: "Der Pietismus ist keine Lehrrichtung, sondern eine praktische Richtung, die im Gegensatzu einer veräußerlichten und verweltlichten Kirchlichkeit und einer verknöcherten Rechtsgläubigkeit eine Neubelebung der Kirche auf Grund eines lebendigen Glaubens anstrebte"28), schließlich doch zu dem Erzgebnis kommt: "Der Pietismus verkündete dem Zeitalter einen lebendigen Glauben, bot aber einen solchen, welcher die Rechtsertigung trübte, die Kraft der Lehre brach und das Recht der Kirche verkannte"20).

So ist denn auch der rasche Niedergang dieser Bewegung wohl verständlich. Er beginnt schon im zweiten Drittel des 18. Jahrhunderts. Jett rächt sich jene Bernachlässigung des Objektiven, der reinen Lehre, das Zurücktreten der Wahrscheitsser, denn "jenes Festhalten an einer Orthodoxie, welcher der Pietismus nicht nur interesselos gegenüberstand, sondern die er tatsächlich als zur praktischen Frömmigkeit nicht nötig erwiesen hatte, war ein Widerspruch, der sich löste durch Beseitigung des als unnötig Erkannten"30). Man fragt nicht so sehr nach der Wahrheit als nach der Gewißheit, und diese Gewißheit sieht man verankert im Erlebnis — das Erzgebnis ist eine gesühlige, weichliche, unwahre und im Extrem auch unwahrhaftige Frömmigkeit.

II.

Bernachlässigung der Wahrheitsfrage — das ist der Punkt, an dem der Gegenschlag erfolgen muß. Er kommt in der Form der Ausklärung, des Kationalismus. Seinem Einbruch in die Kirche hat der Pietismus nicht wehren können, er steht ihm mit zerbrochenem Schwert gegenüber. Ja, man wird noch weitergehen müssen: Pietismus und Ausklärung sind seindliche Brüder, bei aller Gegensätlichkeit doch eins im Widerspruch gegen die Orthodoxie (im Kampf gegen sie begrüßt ein Mann wie Christian Thomasius in Halle den Pietismus Franckes als Bundesgenossen!), im Zuge zum praktischen Christentum, in

der individualistischen Frömmigkeit und im ungeschichtlich= psychologischen Denken.

Che wir uns der Theologie der Aufklärung zuwenden, wird es aut sein, den Begriff des Rationalismus schärfer zu um= reißen. Theologiegeschichtlich betrachtet, handelt es sich beim Rationalismus um die Tendenz des Ausgleichs zwischen Bernunft und Offenbarung. Diese Tendenz des Ausgleichs, der Synthese läßt sich durch die ganze Kirchengeschichte verfolgen. Sie beginnt schon mit der Arbeit der Apologeten, die sich darum bemühen, die chriftliche Botschaft vernünftig einleuchtend zu machen, sie feiert ihren ersten großen Triumph in der alexandrinischen Katechetenschule, im System des Origenes - in ihr wurzelt die Christologie des Arius und seiner Schüler. Und auch die Theologie Augustins, so sehr er sich (wie ja auch ein Origenes, ein Arius!) gebunden weiß an die in Schrift und kirchlicher Tradition geoffenbarte Wahrheit saber ist dieses: "Schrift und Tradition" nicht schon Preisgabe der alleinigen Bindung an das Wort, ein Mächtigwerden des Menschen, gewiß nicht jedes Menschen, aber des kirchlichen Lehramtes und das heißt: der "fich mit Chriftus identisch wissenden katholischen Kirche" über das Wort der Offenbarung?31)] — auch Augustins Theologie verleugnet den Charakter der Synthese zwischen Neuplatonismus und biblischem Christentum nicht32). Gewiß ist hier nicht eigentlich von Rationalismus zu reden, gewiß foll im Verhältnis von Vernunft und Offenbarung diese den Primat haben, es ist die sides quaerens intellectum, die hier Theologie treibt — aber als dann in der Scholastik die Frage neu aufbricht unter dem Einfluß der antiken Philosophie (Abaelard hat sie in ihrer Schärfe empfunden und gestellt!), da zeigt es sich, daß man ohne Bruch mit der Vergangenheit, ohne vom bisherigen Wege abzugehn, dem sich meldenden Anspruch der ratio Raum schaffen kann — das System der Scholastik ist vollendeter Ausdruck der Synthese zwischen Bernunft und Offenbarung: auf der Grundlage des Vernunftglaubens baut sich das höhere Stockwerk des Offenbarungsglaubens auf, gratia perficit, non tollit naturam! -Gegen den verkappten Rationalismus im römischen Dogma hat Luther schärfften Kampf geführt — seine theologia

crucis ist der radikale Bruch mit jeder menschlichen Anmafung, sich des Geheimnisses Gottes zu bemächtigen. Mit am eindrücklichsten ist dieser Brotest formuliert in den Seidelberger Thesen von 1518. Die Theologie der Herrlichkeit ist die natürliche Theologie, die meint, mit ihrer Vernunft aus den Werken der Schöpfung Gott erkennen zu können, aber .. nicht der heißt mit Recht ein Theologe, der Gottes unsichtbares Wesen durch seine Werke wahrnimmt und versteht, sondern der heißt mit Recht ein Theologe, der das, was von Gottes Wefen sichtbar und der Welt zugewandt ist, als in Leiden und im Rreuz dargestellt begreift (These 19 f. nach der Uebersekung von G. Merz). Ita ut nulli jam satis sit ac prosit, qui cognoscit Deum in gloria et majestate, nisi cognoscat eundem in humilitate et ignominia crucis (zu These 20)33). Bott ist der im Leiden verborgene Gott und kann nur im Kreuz und Leiden gefunden merden — barum gilt: gui vult fieri sapiens, non guaerat sapientiam procedendo, sed fiat stultus quaerendo stultitiam retrocedendo34). Diese Theologie des verborgenen, allein in Christus, allein im Worte offenbaren Gottes hat Luther dann in De servo arbitrio verfochten gegen die rationalisierende Theologie des Erasmus, die Religion des Bostulats, die den Menschen und sein Verlangen nach Glück und Seligkeit zum Makstab aller Dinge macht, die Religion des Opportunismus, geboren aus dem Bedürfnis nach seelischer Harmonie, Ruhe und Frieden. Die ratio wird Gottes mächtig an Christus vorbei, fie verleugnet Christus, aber Gott will sich nicht anders offen= baren als in der Verborgenheit des Kreuzes Christi — er will geglaubt sein im Worte vom Kreuz342). Eine wichtige Stelle in Melanchthons Apologie von 1530 stellt den Gegensak zwischen römischer und evangelischer Rechtsertigungslehre so heraus, daß er auf der Gegenseite zwei modi justificationis tradiert sieht, deren einer in der ratio, der andere in der lex wurzelt, beide aber verkennen das Evangelium, die Verheihung von Christus. Doctrina rationis ist das ganze Berdienst= schema vor allem der skotischen Dogmatik mit ihrer Lehre vom meritum de congruo, das der Mensch aus natürlichem Bermögen aufbringt und mit dem er sich die sakramentale Bnade verdient — die doctrina legis verdunkelt das sola fide durch die Verkehrung der Rechtfertigung aus dem Zuspruch des freimachenden Gotteswortes in die Eingiehung der Gnaden- und Liebeskraft, mit der wir nun das Gesetz Gottes erfüllen kön= nen. Beide Weisen, die ja in der Wurzel eins sind, werden damit gerichtet, daß sie Christus seine Ehre nehmen: uterque modus excludit Christum35). Die klare Einsicht in den Zusam= menhang, in dem Rationalifierung und Bergeseklichung der Frömmigkeit miteinander stehen, wie sie hier ihren Ausdruck findet, hat Melanchthon freilich in seiner Theologie selbst nicht mit gleicher Konsequenz festgehalten. Fr. Hübner hat in seinem Buch über "Natürliche Theologie und theokratische Schwärmerei bei Melanchthon"36) aufgewiesen, wie gegen Willen und Absicht Melanchthons — von einer natürlichen Theologie ratio= nalistischer Art kann bei ihm nicht die Rede sein — dann doch einer natürlichen Theologie und rationalistischen Ethik die Tür geöffnet wird, dadurch, daß das rechte Verhältnis von Gesek und Evangelium verkannt wird — das Gesetz hat zwar in heiner Beise präparierende Bedeutung auf das Evangelium hin, aber vom Evangelium her, in "theokratischer Ausweitung" des Evangeliums erhält der ganze Rosmos in seiner Eigengesetlichkeit seine Selbständigkeit zurück - "von der Schrift her tut sich der Blick in die Herrlichkeit der Welt auf", "das offenbarende Tun Gottes wird mit dankbarer Freude ringsum, in der Schöpfung und im Geschöpf, wahrgenommen. Die wunderbare Erhaltung der Kirche und ihre hohe Zwecksetzung läßt alle geschichtlichen und irdischen Begrenzungen entschwinden. Die Kirche ist der Zweck der Welt und die Welt Ausdruck des "Gott alles in allem"37). Die Loslösung dieses Systems von der Schrift als alleiniger Quelle der Offenbarung und der Umschlag der "theokratischen Schwärmerei" in "natür= liche Theologie" liegt nahe. Gewiß gilt für Melanchthon: "die natürliche Theologie", die sich einmal befreien und zur Herr= scherin machen wird, ist einstweilen doch wirklich noch gang niedergehalten vom Schriftprinzip . . . Sie kann nicht gefähr= lich werden, wenn die Offenbarung als Verföhnungs=, als Erlösungs-, als Christusoffenbarung bleibt, was sie ist". Aber eben dieses "wenn" birgt das Problem in sich. Schon bei Melanchthon kündet sich die Verschiebung an. Die Frage nach der Offenbarung ist nicht mehr fixiert auf das Faktum der Rechtsertigung als solches, sondern geht auf den "Sinn und Ertrag", der in der Wiederherstellung des Urstandes erscheint, "der seinerseits sich als Stand des Gesetzes, als Stand in der natürlichen Theologie darstellt"38).

Lassen sich die Gefahrenpunkte und Einbruchsstellen für die natürliche Theologie bis ins 16. Jahrhundert zurück verfolgen, fo wird die Gefahr akut für die Kirche doch erft durch die Begegnung von Theologie und Philosophie im Zeitalter der Aufklärung. Trok all den einer natürlichen Theologie die Wege ebnenden Momenten in Orthodoxie und Bietismus man empfand doch die Philosophie eines Christian Wolff in Salle als schlechthin grundstürzend und scheute nicht recht weltliche Methoden, diesen gefährlichen Gegner zu erledigen. Doch ist gerade der Sturz Wolffs im Jahre 1723, so sehr er wie ein Sieg der Bietisten aussah, vielmehr Zeichen der Schwäche. Siege mit Hilfe staatlicher Edikte sind in der Kirche immer Niederlagen! Warum wird Wolff von Bietisten und Orthodoren einmütig bekämpft? Gibt sich doch seine Philosophie durchaus als kirchlich gebunden, vertritt er doch einen Supranaturalismus, der die Offenbarung anerkennt, sofern sie nun nicht wider die Bernunft ist! Und hier eben liegt die Ent= scheidung. Das rationalisierende Element in der Theologie, bisher noch gebändigt durch die Bindung an die Offenbarung, erhebt sich aus den Fesseln, wird zum selbständigen Gesprächs= partner und muß früher oder später die Führung im Gespräch übernehmen. Noch einmal meldet sich die Aufgabe der Syn= these von Vernunft und Offenbarung, nun aber nicht mehr so, daß der Bernunft der bescheidene Dienst vorläufiger Grundlegung zugewiesen ist, auf der dann die Offenbarung weiter= baut und das Werk vollendet, vielmehr so, daß die Vernunft den Brimat in Anspruch nimmt, die Offenbarung in ihren Dienst tritt und sich vor ihrem Forum als eben der Vernunft= religion aufs beste dienend auszuweisen hat. Diese dienende Stellung räumt man der Offenbarung gern ein — die Aufklärung ist ja eben deshalb so gefährlich für die Theologie geworden, weil sie in der Form der christlichen Aufklärung auftritt. Wolff ist hier in der Hauptsache nur Popularisator

der Leibnizschen Ideen. Auch für Leibniz ist die Harmonie von Glaube und Vernunft feststehende, arundlegende Tatfache39). Mag er auch, worauf Karl Buchheim in seiner Leibniz= studie40) den Ion leat, mit seiner Unterscheidung der ewigen. logisch-mathematischen Wahrheiten und der tatsächlichen, positiven Wahrheiten einem geschichtlichen Denken gegenüber einem rein mathematisch=mechanistischen System etwa eines Spinoza vorgearbeitet haben — für die Theologie wirken sich diese Erkenntnisse nicht aus, weil hier sein Interesse offenbar nicht an den geschichtlichen Wahrheiten liegt, sondern an der natürlichen Theologie, von der ihm allerdings fest steht, daß sie "der offenbarten Wahrheit nicht allein nicht widerstreitet, fondern ihr sogar wunderbar günstig ist"1). Diese natürliche Theologie ist nichts anderes als eine optimistisch = idealistische Weltanschauung in chriftlicher Gewandung, aber unter Preisgabe nicht nur der Radikalität der christlichen Lehre von Sünde und Gnade, sondern auch des lebendigen Gottesverhältnisses.

Die Tendenz der Ein= und Unterordnung der Offenbarung unter die theologia naturalis bestimmt die weitere theologische Entwicklung. Man fagt: natürliche und Schriftoffenbarung. und merkt kaum, wie hier im Grunde die Offenbarung preis= gegeben, die Bindung an die Schrift gelöst wird. Inhaltlich lebt dieser sich seiner Harmonie mit der Vernunft freuende Glaube eben von den Idealen der natürlichen Religion: Gott — Tugend — Unsterblichkeit. Ausgangspunkt des Den= kens ist das Axiom vom Glückseligkeitstrieb im Menschen, deffen Erfüllung und Erfüller Gott ift. Die Verbindung zum römischen Dogma (Augustin) hin ist offenbar, ebenso aber der Gegensatz zum biblisch-reformatorischen Bekenntnis, das nicht vom Menschen und seinem Verlangen nach Glück ausgeht, sondern von Gott und seiner unbedingten, in den Gehorsam zwingenden Forderung, die freilich als folche lauter Verhei= kung ist (val. die Bedeutung des 1. Gebots bei Luther!). Sem = ler ist überzeugt, "daß der größte Teil des gesamten Inhalts der Bibel aus natürlich bekannten Wahrheiten besteht, welche alle vernünftige Menschen zu erkennen imstande und gehalten find"42), und fragt man, worum es sich bei diesen natürlich= bekannten Wahrheiten handelt, so antwortet Spalding:

"Des Menschen Zweck und Schuldigkeit, seine Abhängigkeit von Bott und seine Blückseligkeit in demselben wird darin (d. h. in der Hl. Schrift) mit solchem Lichte, mit solchem Ernste, mit folcher einnehmenden Kraft gelehrt, daß es mir unbegreiflich ift, wie es möglich sein sollte, von dem Werte der natürlichen Religion lebendig durchdrungen zu sein und doch eine Glaubenslehre nicht hochzuachten, die eben das sagt, was die natür= liche Religion, und die es so deutlich, vollständig und rührend saat"43). Auch ein Rouffeau will ja seine Naturreligion als chriftliche Religion vertreten, und selbst Boltaire preist Jesus als den jüdischen Deisten, ausgezeichnet durch Tugend und Liebe, der freilich "ein etwas unüberlegter Reformator" gewesen sei, und sein "écrasez l'infame" richtet sich zunächst nicht gegen das Christentum als solches, sondern gegen die superstition44). Und eine "elastische" Theologie (Kahnis) gibt sich mit diesem christlichen Firnis zufrieden!

Das Ergebnis der Entwicklung ist doch die Preisgabe des Dogmas an das Forum der Vernunft. Gemessen an den einfachen Brinzipien der natürlichen Religion, können die Sätze der kirchlichen Trinitätslehre und Christologie (Zweinaturen= lehre) nur noch historische Bedeutung haben, sie belasten die "Simplizität" der chriftlichen Religion, deren Zentrum eben in den durchaus vernünftigen Lehren von Gott, von der Tugend, vom ewigen Leben liegt45). Und wie die Gottheit Christi, so wird die Erbsünde zum leeren Wort — dem Satz von der totalen Schuldverfallenheit der Menschen tritt das neue Dogma gegenüber: der Mensch ist gut! Vielleicht zeigt sich an diesem Bunkte besonders die Schwäche der Orthodoxie, die den Satz von der Sündhaftigkeit des Menschen wohl mit ganzem Ernst festhielt, aber nicht begründete, sondern autoritativ hinstellte - der Pietismus bemühte fich um eine Belebung des Gun= dengefühls, aber eben diese Tendenz blieb vielfach im Subjektiv-Gefühlig-Sentimentalen stecken, und nun steht man dem neuen, so vernünftig einleuchtenden, optimistischen Menschenverständnis wehrlos gegenüber. Der Mensch ist gut — man wirft die Reue weg. Und "mit der Reue fiel die Liebe. Von ihr faat die Aufklärung einmütig: am Glück des andern sich beglücken, das sei Liebe. Die Liebe Gottes fällt somit"46). An der Lehre von der Sündenvergebung kann man nur noch in dem Sinne festhalten: "in einer moralischen Ordnung der Dinge sei das Gesetz eines unaufhaltsamen Fortschreitens zu einem höheren Ziele von so mächtigem Umfange, daß auch der Sünder hoffen darf, durch eine wahrhaft religiöse Bildung seines Geistes und Herzens die Fesseln des Irrtums und des Lasters, die ihn gefangen hielten, zu zerbrechen, sich mit dem höchsten Wesen auszusöhnen und zur wahren Freiheit der Kinder Gottes emporzustreben"47). Damit ist eine Tat Gottes, durch die er die Welt mit sich versöhnt hat, überflüssig geworden — die biblische Lehre von der Rechtfertigung bedeutet vielmehr nur dies: "die Menschen können weder durch ihre Abstammung von Abraham noch durch das Verdienstliche mosaischer Gesetzeswerke, sondern einzig durch das Bewußtfein ihrer Tugend und Rechtschaffenheit (Röm. 2, 14 f!), die aus Beobachtung der reineren Sittengebote des Evangeliums hervorgeht (Röm. 1, 16), Gott angenehm und ihm wohlgefällig werden"48). So sieht also die Scheidung von essentia und forma, die Herausschälung der aeterna idea aus dem temporarium velamentum49) der Schrift aus. Man kann die Darstellung dieser Lehre als Bibellehre nur mit dem Prinzip von der accomodatio rechtfertigen, in der Jesus und die Apostel sich angepakt, herabgelassen haben zu den opiniones populares, etiam vanae<sup>50</sup>) — unfere Aufgabe ift es nun, "die ursprüngliche, mit den Aussprüchen und Bedürfnissen unserer Vernunft und unseres Gewissens zusammengehaltene und aus dem Standpunkt des durch und durch sittlichen Geistes des Evangeliums in ihrem göttlichen Charakter erkannte Lehre Jesu Christi selbst zur einzigen Richtschnur" zu machen, diesen chriftlichen Religions= alauben in seiner durchgängigen Vernunftsmäßigkeit zu er= kennen und ihn von der orts= und zeitgemäßen Sülle zu ent= kleiden<sup>51</sup>). Man muß die Vernunftlehre, die in der Schrift verborgen ist, von ihren mythischen Bestandteilen befreien so saat Weascheider zum Dogma von der Erbsünde: E quocumque mytho sacro nulla ejusmodi dogmata in verae religionis doctrinam recipienda sunt, nisi quae cum idea numinis et cum naturae humanae indole morali, quales e scripturae sacrae effatis indubitatis, sanae rationi convenientibus, recte demonstratae fuerint, bene conciliari possunt<sup>52</sup>). Was aber in diesem Brozek der Revozierung und Reduzierung des Dogmas auf wenige einfache Ideen übrig bleibt, das ist der Glaube an Gott als die allmächtige Vorsehung, (man kann auch sagen: den lieben= den Bater), die Hoffnung auf Blückseligkeit, und die von folcher Hoffnung bestimmte Tugendethik. Haec vero praecipua est naturae nostrae dignatio et destinatio, ut a parvis initiis per continua virtutis incrementa ad majorem cum deo similitudinem emergamus53). In Freiheit foll der Mensch seine Vernunft ge= brauchen: quamvis autem voluntas humana certis finibus sit circumscripta, incolumis manet tamen, si per se spectatur, libertas hominis . . . Quo diligentius autem ac religiosius homo ideae verae felicitatis et dignitatis, a ratione ei suppeditatae, quascumque cogitationes et voluntates suas accomodaverit, eo magis ille vera gaudebit libertate54). Die Rirche wird zum Zweckverein, der solche Menschen der Freiheit und Würde im Gebrauch ihrer Vernunft erzieht und sammelt; Röhr definiert sie als einen "Berein religiös erleuchteter, sittlich veredelter und dadurch zufriedener und seliger Menschen"55). Christus wird zum Vorbild folcher Menschenwürde, und das sola fide bedeutet nichts andres als einen animus ad Christi exemplum ejusdemque praecepta compositus et ad Deum et sanctissimum et benignissimum conversus56). Das ist es, was bei der "Reduzierung" des Dogmas nach Abstreifung aller "Anthropomor= phismen" übrig bleibt. Der Versuch der Synthese zwischen Vernunftwahrheit und Offenbarungswahrheit endet mit der Breisgabe des Dogmas auf der ganzen Linie.

Es hat auch im 18. Jahrhundert an Widerspruch gegen diese Ausklärungstheologie nicht gesehlt. Die Orthodoxie gibt den Kampsplatz nicht wehrlos frei. Sie fragt mit Recht, wie es um die Freiheit und Mächtigkeit der ratio nach dem Fall stehe— sie sieht den Einbruch in das christliche Bekenntnis, den die Leugnung der Erbsünde bedeutet, sie wehrt sich gegen die Entsleerung des Gottesverhältnisses zu einem neutralen Schicksfalsgedanken, dem man dann noch den Vaternamen gönnt. Nicht nur pietistische Frömmigkeit protestiert gegen eine konstruierte Religion, der das Gefühl und die Erfahrung sehle, auch das Lehramt wendet sich gegen die Preisgabe des Mates

rial= und Formalprinzips der Reformation — anstelle der Recht= fertiaung allein aus dem Glauben tritt die Entwicklung des freien Menschen in einem tugendhaften Leben, anstelle der Bindung an die Schrift tritt die Bindung an die Bernunft als lette Norm, und was besagt es, wenn man die alten biblischen Beariffe beibehält und fie doch mit gang neuem Inhalt füllt, wenn man Gerechtigkeit vor Gott fagt und Rechtschaffenheit des tugendhaften Menschen meint, wenn man vom Glauben spricht und darunter die menschliche Ueberzeugungstreue versteht? Einwände, berechtigte Einwände werden erhoben, doch können sie den Siegeszug des Rationalismus so wenig aufhalten wie staatliche Maknahmen (das Wöllnersche Edikt von 1788!). Jeht zeigt sich der Schade der Vergangenheit, in der Lehre und Leben, Frömmigkeit und Theologie auseinander= brach, jekt wird die Schwäche des Vietismus offenbar, der am Dogma festhielt und es doch nicht wirklich ernst nahm, jekt meldet sich neu und unerbittlich die Wahrheitsfrage, die man so lange als längst beantwortet und nichtakut zurückgestellt hatte, jekt rächt es sich, daß auch die Orthodorie dem Rationalismus, Subjektivismus und Eudämonismus in ihrer Lehre Raum gegeben hatte. Und im Berfall der Theologie kün= det sich schon ein Neues an — in der Entartung der Religion zur allgemeinen Weltanschauung klopft schon die Frage an die Pforte der Kirche, was es denn um Offenbarung sei, in der Herausdestillierung einer allgemeinen Menschheitsreligion, befreit von den Schlacken geschichtlicher Zufälligkeiten, meldet sich doch schon die Frage mit Dringlichkeit, was es um geschichtliche Offenbarung, um das Eingehn Gottes in die Geschichte sei! Zunächst muß auch hier der Auflösungs= prozeß zu Ende gehen — die Kritik an der Geschichte, die schon der Pietismus übt, wenn er die Kirchengeschichte ganz unter dem negativen Vorzeichen einer Geschichte permanenten Abfalls und Zerfalls lieft, dem gegenüber das Ideal der Urkirche nur bei wenigen Zeugen, Außenseitern und kleinen Gruppen (Rekern) festgehalten sei, diese Kritik wird jekt auch auf das Neue Testament und bis auf die Ursprünge der geschichtlichen Religion ausgedehnt. Das Problem des historischen Jesus und des biblischen, übergeschichtlichen Christus taucht auf. Mit der

Profanisierung des Historischen, mit der Einordnung der heiligen Schriften in die Gattung historischer Quellenschriften ist doch einer keineswegs nur negativ zu wertenden Bibel- und Terthritik die Bahn freigelegt — ein Buch wie Schweikers Beschichte der Leben = Jesu = Forschung gibt davon ein ein= drückliches Bild! Um nur eines zu nennen: die Auflösung der Christologie, die Erschütterung der alten christologischen For= meln führt doch zu einer erneuten, ernsthaften Beschäftigung mit der Person und dem Leben Jesu, mit seiner Mensch= heit, und gerade so auf mancherlei Umwegen zu einer neuen, tieferen Erfaffung des Beheimniffes der Fleischwerdung Gottes. Und wer wollte heute darüber schelten, daß es nur auf solchen Umwegen zu solchem Ziele gekommen ist! Solche Er= wägungen können gewiß nicht eine Rechtfertigung des Rationalismus bedeuten, sie können aber vor allzuschneller Aburteilung warnen und rückblickend Sinn und Segen einer solchen Krisis für Kirche und Theologie verständlich machen.

Das Problem der geschichtlichen Religion, der Offenbarung in der Geschichte gesehen und in seiner Beise, gewiß auch in seinen Grenzen angepackt zu haben, bleibt die besondere Bedeutung Lessings, der die christliche Aufklärung radikal zu Ende und damit auch schon über sich selbst hinausführt. Er weiß sich durchaus als Aufklärer, er gibt das Dogma der Orthodorie völlig preis, er weiß mit der Idee eines person= lichen Gottes nichts anzufangen und setzt an ihre Stelle das Er zai nav als Inbegriff seiner Theologie und Philosophie, be= kennt sich dafür Jacobi gegenüber auch willig als Spinozisten: .. Wenn ich mich nach jemand nennen foll, so weiß ich keinen andern" (als Spinoza)57). Er verachtet die Halbheit eines supranaturalen Rationalismus, von dem gilt: "Glaube ist durch Wunder und Zeichen bekräftigte Vernunft und Vernunft räsonierender Glaube geworden" und urteilt scharf: "Was ist fie anders, unsere neumodische Theologie gegen die Orthodorie, als Mistjauche gegen unreines Wasser?58)" Er macht Ernst mit der Vernunftreligion, er vertritt die Religion des Beistes gegen die des Buchstabens, er bekennt sich zur Reli= gion Christi gegen die christliche Religion: "Jene, die Religion Christi, ist diejenige Religion, die er als Mensch selbst erkannte

und übte, die jeder Mensch mit ihm gemein haben kann, die jeder Mensch um so viel mehr mit ihm gemein zu haben wünschen muß, je erhabener und liebenswürdiger der Charakter ift, den er fich von Chrifto als blokem Menschen macht. Diese, die christliche Religion, ist diejenige Religion, die es für wahr annimmt, daß er mehr als Mensch gewesen, und ihn selbst als solchen zu einem Gegenstande ihrer Berehrung macht"59). Für die Religion Chrifti sind die historisch bezeugten Weissagungen und Wunder ohne Belang, denn "zufällige Geschichtswahrheiten können der Beweis von notwendigen Bernunftwahrheis ten nie werden"60). Aber nun bemüht er fich doch, den Sinn und die Bedeutung der positiven, geschichtlichen Religionen zu erfassen, und hier wird der Gedanke der Entwicklung, des Fortschritts, der Erziehung des Menschengeschlechts maßge= bend. "Warum wollen wir in allen positiven Religionen nicht lieber weiter nichts als den Gang erblicken, nach welchem sich der menschliche Verstand jedes Orts einzig und allein ent= wickeln können, und noch ferner entwickeln foll . . ?" - Das ist die These, die in Nathan dem Weisen ihre dichterische Bestaltung, in der "Erziehung des Menschengeschlechts" ihre programmatische Entfaltung findet61). Diese Schrift hat auch heute noch weit mehr als historisches Interesse — ihre Gedanken wirken in die Gegenwart hinein mächtig fort, und in ihrem Sinne kann auch Alfred Rosenberg sich zum positiven Christentum bekennen. Die Zeugniffe der Offenbarung im Alten und Neuen Testament werden zu Entwicklungsstufen in der Erziehung der Menschen zur Vernunftreligion, dabei gilt: "Erziehung gibt dem Menschen nichts, was er nicht aus sich selbst haben könnte: sie gibt ihm bas, was er aus sich selbst haben könnte, nur geschwinder und leichter. Also gibt auch die Offenbarung dem Menschengeschlechte nichts, worauf die menschliche Vernunft, sich selbst überlassen, nicht auch kommen würde, son= dern sie gab und gibt ihm die wichtigsten dieser Dinge nur früher" ((§ 4). In knappen Strichen wird die "Erziehung" des ifraelitischen Volkes gezeichnet, die zunächst im Alter der Kindheit nicht anders als durch unmittelbare sinnliche Strafen und Belohnungen erfolgen konnte (das mosaische Gesetz, § 16 f.). die aber dann in der Zeit der babylonisch-persischen Gesangenschaft zu einer höheren Stufe führt — hatte bisher die Offenbarung die Bernunft geleitet, so erhellt nun die Bernunft auf einmal die Offenbarung (§ 36) — die Juden schreiten vom Henotheismus zum Monotheismus fort und übernehmen von den Bersern die Lehre von der Unsterblichkeit der Seele, wenn auch noch nicht in voller Klarheit. Das Alte Testament ist ein autes Elementarbuch für das Kindesalter — aber: "Ein bes ferer Bädagoge muß kommen und dem Kinde das erschöpfte Elementarbuch aus den Händen reißen. — Christus kam" (§ 53). Und mit Christus kam der zweite große Schritt der Erziehung — er brachte dem Menschen edlere, würdigere Beweggründe zu seinen moralischen Handlungen als zeitliche Belohnungen und Strafen (§ 55) — er ist der erste zuverläffige praktische Lehrer der Unsterblichkeit der Seele (§ 58). Die neutestamentlichen Schriften sind das zweite, bessere Elementarbuch für das Menschengeschlecht (§ 64), und "es war höchst nötig, daß jedes Volk dieses Buch eine Zeitlang für das Nonplusultra seiner Erkenntnisse halten mußte. Denn dafür muß auch der Anabe sein Elementarbuch fürs erste ansehen" (§ 67). Aber wie wir für die Lehre von der Einheit Gottes das A. T. jett nicht mehr brauchen, so können wir für die Lehre von der Unsterblichkeit der Seele das N. I. vielleicht bald entbehren gewiß bleibt zu fragen: "könnten in diesem (dem N. T.) nicht noch mehr dergleichen Wahrheiten vorgespiegelt werden, die wir als Offenbarungen so lange anstaunen sollen, bis sie die Vernunft aus ihren andern ausgemachten Wahrheiten ableiten und mit ihnen verbinden lerne?" (§ 72). Das Ziel ist die "Ausbildung geoffenbarter Wahrheiten in Vernunftwahrheiten" jene find "gleichsam das Fazit, welches der Rechenmeister seinen Schülern voraussagt, damit sie sich im Rechnen einigermaßen danach richten können" (§ 76). Das Ziel ift die völlige Aufklärung des Berstandes und die Reinigkeit des Herzens. die uns die Tugend um ihrer felbst willen zu lieben fähig macht (§ 80). Und das Ziel wird erreicht werden, die Zeit der Bollendung wird kommen - "fie wird gewiß kommen, die Zeit eines neuen, ewigen Evangeliums, die uns selbst in den Elementarbüchern des Neuen Bundes versprochen wird" (§ 86). So wird Leffing zum schwärmerischen Propheten, und

der geschichtliche Rückblick endet im Hymnus auf den Sieg des Beistes, der Vernunft, der Tugend — "ist nicht die ganze Ewigkeit mein?" (§ 100). Das Dogma von der Erbsünde ist eben auch nur unvollkommener Ausdruck für den Durchaana jedes Menschen und des Menschengeschlechts durch die erste, nie= driafte Stufe, über die es aber notwendig hinausgeht, immer höher hinauf zum Ziele der freien sittlichen Bersönlichkeit (vgl. § 74). Mit diesem in seiner Weise großartigen und in sich geschlossenen Entwurf überwindet Lessing das ungeschichtliche Denken des Rationalismus und wird zum ersten der "großen Beweger" (Hirsch), die dem deutschen Idealismus den Beg bahnen. Doch kein geringerer als Kierkegaard hat ihn in Schutz genommen gegenüber allen Versuchen, ihn vorschnell einzuordnen in eine Bhase geistesgeschichtlicher Entwicklung — seine "Lobrede auf Leffing" in der "Abschließenden unwiffenschaft= lichen Nachschrift" kreift um das Geheimnis, daß die Frage: "hat er das Christentum angenommen, hat er es verworsen, hat er es verteidigt, hat er es angegriffen?" keine eindeutige Antwort findet, daß er aber offenbar um "die Kategorie des Religiösen" wußte: "auf religiösem Gebiet hatte er immer etwas für sich allein, etwas, das er wohl sagte, aber auf eine hinterlistige Weise, etwas, das sich nicht einfach hinterher von Repetenten abhaspeln ließ, etwas, das beständig dasselbe blieb. während es beständig die Form änderte, etwas, das nicht stereo= typiert ausgegeben wird, um in ein systematisches Formelbuch eingeführt zu werden, sondern das der gymnastische Dialektiker hervorbringt und verändert und wieder hervorbringt, dasselbe und doch nicht dasselbe"62). Was ist es um dies Ge= heimnis? Es ist da ein rational nicht faßbarer Rest, ein existentielles Gottesverhältnis, aus dem heraus er die chriftliche Reli= gion kritisiert und von der Religion Christi nicht loskommt, aus dem heraus er, der sich tapfer als Spinozisten bekennt, sich doch zugleich als ehrlichen Lutheraner weiß und die Lehre vom unfreien Willen bejaht, aus dem heraus er, der "Rationa= list", doch die Einbildung, "daß wir den Gedanken als das Erste und Vornehmste betrachten und aus ihm alles herleiten wollen" als menschliches Vorurteil ablehnt, "da doch alles, mit= samt den Borstellungen, von höheren Prinzipien abhängt"63).

Rationalismus mündet im Irrationalismus — das ist es, was Rierkegaard zu Leffing zieht. Diese Rähe vom Kationalismus und Arrationalismus ist eine Erscheinung, die sich von Tertullian an in der Geschichte der Theologie verfolgen läßt wobei man sich freilich hüten muß, diesen Umschlag der ratio ins Arrationale, dies Stehen der Bernunft vor ihrer Grenze schon für Glauben zu halten. Man kann mit logischen Baradorien und den gewagtesten irrationalen Kormen doch durchaus in den Banden einer rationalen Religion, einer theologia naturalis bleiben. Es führt keine Linie der Entwicklung vom Rationalismus über den Irrationalismus zum Glauben. Der Einbruch muß von der anderen Seite her geschehen — wo er geschieht, da ist es das Wunder des Heiligen Geistes! Aber das Einmünden des konsequenten Rationalismus in den Irrationalismus führt doch an die Grenze, wo nun eben nur noch eins bleibt: das Wunder der Offenbarung, das Wirken des Geistes im Wort, die Verkündigung des Evangeliums.

#### III.

Was ergibt sich aus solcher Rückschau als Aufgabe? Es wird, vor allem an Leffing, deutlich geworden sein, daß der Rationalismus die religiöse Möglichkeit des natürlichen Menschen ift, damals wie heute. Es wird weiter deutlich sein. daß ihr gegenüber alle Apologetik versagen muß, die sich Brogramm und Methode vom Gegner vorschreiben läßt — der Versuch der Synthese zwischen Vernunft und Offenbarung endet immer mit dem Siege der ratio. Wir haben uns vielmehr zu befinnen auf das Wesen und die Wirklichkeit der driftlichen Botschaft, wir haben ernst zu machen damit. daß die Offenbarung die Krisis aller natürlichen Theologie ist, wir haben hart zu wachen über dem Material- und Formalprinzip der Reformation, dem solus Christus, sola fide, solum verbum, wir haben die Botschaft in ihrer Argerlichkeit zu verkündigen. die eben nicht nur Argernis für die ratio, sondern Argernis für den ganzen natürlichen Menschen ist, der als Sünder und nur als Sünder angesprochen, auf Gnade und nur auf Gnade verwiesen, auf Gott und Gott allein, den verborgenen und in Christus offenbaren Gott geworfen wird, für den es keine Hoffnung des Fortschritts und der Entwicklung zur Würde des freien Menschentums gibt, sondern allein die Hoffnung auf den wiederkommenden Herrn und das Reich, das er aufrichtet.

Die Aufgabe der Theologie ist das immer erneute Mühen um das Hören und Hörbarmachen des in der Heiligen Schrift Alten und Neuen Testaments bezeugten Offenbarungswortes Bottes. Schlichtester, gültiger und bindender Ausdruck der Zeugniffe der Heiligen Schrift ist das Apostolische Glaubensbekenntnis. Es ist uns in der theologischen Bewegung der Begenwart ein neues Verständnis für die Einheit dieses Bekenntniffes gegeben worden, für die gegenseitige Bezogenheit der drei Artikel auf einander und für ihre Berankerung in der Mitte des "Chriftus für uns". Gemeffen hieran, läßt fich. was über Vietismus und Rationalismus als Gabe und Gefahr für die Kirche zu sagen ift, dahin zusammenfassen: der Bie= tismus sucht den dritten Artikel zu Ehren zu bringen und der Bezeugung des Seiligen Geiftes als der schöpferischen, neues Leben weckenden Gotteskraft neuen Nachdruck zu geben. Aber er isoliert den dritten Artikel, er entgeht der Gefahr nicht, die Bindung des Geisteswirkens an die Mittel von Wort und Sakrament zu lockern — es droht das Mikverständnis. daß aus dem, was nur täglich neu als das Wirken Gottes durch das Wort an uns geglaubt werden kann, eine psychologisch erfaßbare und feststellbare menschliche Zuständlichkeit wird. Das Wort vom Geift, der der Herr der Kirche ift, wird privatifiert — an die Stelle der Taufe als des Zeichens, unter dem uns das neue Leben mit Christus zugesprochen wird und wir zu Gliedern des Leibes Christi werden, tritt das personliche Bekehrungserlebnis. Die eschatologische Grenze wird verwischt. Die erste Seliapreifung verliert ihre grundlegende Bedeutung — nicht die Armut ist das Kennzeichen des Christenstandes, Armut, die uns vom Heiligen Geiste immer neu aufgedeckt und immer neu im Zuspruch des Wortes ausgefüllt wird, Armut, die sich ihrer nicht schämt, sondern sich willig arm bekennt, in der Erwartung des Reichtums der kommenden Bottesherrschaft in der Wiederkunft des Christus — nicht diese Armut kennzeichnet den Christenstand, sondern der Reichtum des ständig wachsenden Geistbesitzes! Kommt so der Bietis=

mus bei aller Betonung des dritten Artikels nur zu einer perkürzten, individualistisch-psychologisch verbogenen Bezeugung des Wirkens des Seiligen Geistes, so ist es umgekehrt die Gefahr des Rationalismus, daß er den ersten Artikel isoliert, daß er meint, einen direkten, ungebrochenen Zugang zum Glauben an Gott den Bater und den Schöpfer zu haben dabei aber verkümmert der Baterglaube zu einer bloßen Idee von der Borsehung, und anstelle des Bekenntnisses zu Gott als dem Schöpfer und Erhalter tritt ein Optimismus, der von der Entwicklung diefer besten aller Welten zum Ziele der Bollkommenheit träumt64). All solchen Entaleisungen und Einseitig= keiten gegenüber tut die Besinnung not, daß echte Theologie trinitarisch gebunden ist - die drei Artikel unseres Glaubensbekenntnisses sind eine unlösbare Einheit und haben ihre Mitte im zweiten Artikel. Das Bekenntnis zu Gott dem Bater ist das Bekenntnis derer, denen Christus den Zugang zum Bater aufgetan hat, und die in Christo an dem Glauben an Gottes Batertreue festhalten mitten in Kreuz, Leiden und Anfechtung. Das Bekenntnis zum Heiligen Geist und seinem neuschaffenden Wirken ist das Bekenntnis zur Gegenwart des erhöhten Herrn in Wort und Sakrament — das sind die Baben, mit denen der Geift erleuchtet, heiliget und bei Jefus Christus erhält — an diese Mittel und Gaben halten wir uns und wiffen: die nova vita ist verborgen mit Christo in Gott bis zu der Zeit, da er erscheinen wird und wir mit Ihm sollen offenbar werden in der Herrlichkeit. Allem Enthusiasmus und aller Gesetzlichkeit, ob sie in der frommen Gestalt des Bietis= mus sich in die Kirche einschleichen, ob mit dem offenen Visier des Rationalismus, stellt die Kirche das reformatorische: "Allein" entgegen: Chriftus allein, das Wort allein, der Glaube allein! -

### Thesen:

- 1. Der Pietismus ist eine Erneuerungsbewegung mit ausgesprochen praktischer Tendenz, aber ohne ein eindeutiges theologisches Gesicht.
- 2. Das kirchlich legitime Motiv im Pietismus ist das Wissen um die Wirksamkeit des Wortes Gottes und die Wirklichkeit des Heiligen Geistes. Darum sind von ihm große Segenskräfte in der Kirche ausgegangen, die sich vor allem in der Inneren und Aeußeren Mission kräftig erwiesen haben.
- 3. Die Gefahr des Pietismus ift
  - a) die Unterbetonung der Lehre eine kirchliche Erneuerungsbewegung ohne theologische Klarheit ist ungesichert gegen die Häresie —,
  - b) die Lockerung der Beziehung von Wort und Geist wo die Wirksamkeit des Geistes nicht streng an das Wort gebunden bleibt, droht die Verwechslung von Pneumatischem und Pspschischem, die Verkehrung des Evangeliums zum Gesetz —,
  - c) die Individualisierung der Religion und die Verkürzung des lutherischen Kirchenbegriffs.
- 4. Der Pietismus hat das Berfinken der Kirche im Rationalismus nicht aufzuhalten vermocht, denn Pietismus und Rationalismus find, wenn auch feindliche, Brüder, geeint nicht nur im Gegensat zur Orthodoxie, sondern auch in der Psychologisierung der Religion.
- 5. Der Kationalismus ist der Sieg der sogenannten Ausklärung im Raum der Kirche. Er bedeutet den Durchbruch einer insgeheim immer in der Kirche zu verfolgenden Tendenz, das Wort der Offenbarung dem Forum der Vernunft zu unterstellen oder doch mit ihr auszugleichen.
- 6. Der Katholizismus bietet mit seiner Zweistockwerk-Theologie der rationalisierenden Tendenz Raum. Luther hat in der Auseinanderssehung mit Erasmus den Kampf der sides gegen die ratio radikal geführt. Bei Melanchthon öffnet sich von neuem ein Einfallstor für die natürliche Theologie. So ist die Orthodoxie dem Angriff der selbstherrlichen ratio gegenüber wehrlos.
- 7. Der Rationalismus bedeutet die Reduktion des Dogmas auf die allgemeinen Bernunftideen: Gott, Freiheit, Unsterblichkeit. Die Religion des Rationalismus ist der Mythus aller Jahrhunderte vom schöpferischen Menschen.
- 8. Der Angriff der ratio auf das Dogma muß an jedem Punkt chriftlicher Lehre zum Ausdruck kommen. Am deutlichsten wird er in der Ablehnung der Lehre von der Trinität, von der Erbsünde, von der Gottheit Christi und von der Bersöhnung.
  - a) Mit der Trinität fällt der Glaube an den Gott der Offenbarung. Die ratio kennt nicht den Deus absconditus und revelatus, fondern nur die Borsehung, die sie mit dem Baternamen schmückt.

- b) Mit der Erbfünde fällt das Wissen um die schlechthinnige Berschuldung des Menschen vor Gott. Die ratio lebt in der Illusion von der Güte des Menschen und von seiner Freiheit zum Guten. Das Wort vom Kreuz ist ihr eine Torheit.
- c) Christus ist für den Rationalismus der durch Tugend und Liebe hervorragende religiöse Mensch, den nachzuahmen der Inbegriff der christlichen Religion ist.
- d) Glaube an die Vorsehung, Nachahmung Christi und Hoffnung auf Glückseligkeit, das ist das Ganze des rationalistischen Dogmas.
- 9. Es bleibt aber das Verdienst des Kationalismus, daß er die vom Pietismus gegenüber der Gewißheitsfrage zurückgestellte Wahrsheitsfrage neu dringlich macht, daß er eine unzureichende Apologetik (Supranaturalismus) in ihrer Brüchigkeit erweist und die Kirche zwingt, sich neu zu besinnen auf die Besonderheit der Ofsendarung gegenüber aller Weltanschauung und auf die Bindung des Glaubens an die geschichtliche Ofsendarung in Christus.
- 10. Der Nationalismus wird nicht überwunden durch den Jrrationalismus, der vielmehr mit ihm auf einer Ebene bleibt, sondern allein durch die Theologie des Wortes.
- 11. a) Der Pietismus hat das Materialprinzip der Reformation erschüttert, indem er die Biedergeburt von der Rechtfertigung im Worte trennt und als besondere Stuse über sie stellt, das Formalprinzip, indem er die Bindung von Wort und Geist lockert.
  - b) Der Rationalismus setzt an Stelle des reformatorischen Materialprinzips der Rechtsertigung die Tugend, an Stelle des Kormalprinzips des Wortes die ratio.
- 12. Der Pietismus isoliert den 3. Artikel, löst das Wirken des Geistes vom Wort, macht ihn zu einer menschlichen Zuständlichkeit und privatisiert den Geist, der der Herr der Kirche ist.
- 13. Der Rationalismus isoliert den 1. Artikel und verkehrt den Glauben an den Bater Jesu Christi in einen optimistischen Borsehungsglauben.
- 14. Pietismus und Nationalismus fallen lettlich unter das Urteil, in dem Luther Jilam, Katholizismus und die Schwärmer zusammensfaßt: Enthusiasmus.
- 15. Echte Theologie ist im trinitarischen Bekenntnis begründet. Allein im Glauben an Christus bekennen wir den 1. Artikel recht, und das neue Leben im Geist ist verborgen mit Christus in Gott, bis Christus wiederkommen wird.

# Unmerkungen.

1) Gef. Auffähe III, S. 302 ff.

2) Geisteskampf um Christus, Berlin 1938, S. 36 ff. Können wir uns auch mit der Form dieses Panegyrikus nicht ganz befreunden, so ist die hier vertretene Sache doch aller Beachtung wert.

3) Bon Kampf und Trost der angesochtenen Christenheit, Geistliche Betrachtungen von Joh. Gerhard, Martin-Luther-Berlag, Erlangen 1937.

4) Bgl. für diese Traditionskette neuerlich H. E. Weber, Das innere Leben der altprotestantischen Orthodoxie, in dem von H. Usmussen herausgegebenen Sammelwerk: Rechtgläubigkeit und Frömmigkeit, Band 2, S. 25 f. (Furche-Verlag, Berlin 1938).

4a) Selbstbiographie, bei Mahrholz, Der deutsche Pietismus, Berlin 1921, S. 105.

- 5) Bgl. hierzu H. Klevinghaus, Ph. J. Spener, Monatsschrift für Pastoraltheologie, 1935, 5/6, S. 188 ff., bes. den Abschnitt über "Die mündige Gemeinde".
- 6) Bgl. die Zusammenstellung verschiedener Definitionen der Theologie bei orthodoxen Dogmatikern bei Hirsch, Hilfsbuch zum Studium der Dogmatik, 1937, S. 301 f., Nr. 480.
- 7) Bgl. dazu J. v. Walter, Mystik und Rechtsertigung beim jungen Luther, 1937, S. 15 f.

8) Selbstbiographie, bei Mahrholz a. a. D. S. 104.

9) Bal. hierzu Alevinghaus a. a. D. S. 197 u. Unm. 39. Gewiß kann Spener an Luthers Gedanken von der Sammlung derer, die mit Ernst Christen sein wollen, anknüpfen, aber Luthers Furcht, es könnten daraus Sekten entstehen, die ihn an der praktischen Durchführung hinderte, sollte sich im Berlauf der pietistischen Entwicklung nur allzu sehr als berechtigt erweisen

10) Bei Mahrholz a. a. O. S. 107 ff., vgl. Ih. Pauls, Der Pietismus,

Kirchengeschichtliche Quellenhefte Heft 17, 1931, S. 14 ff.

11) Theologie und Sprache bei Zinzendorf, 1935.

12) Kreuzestheologie 1937.

13) Bettermann a. a. D. S. 106.

- 13a) "Wenn Gott Mensch wird, dann kommt ein so häßlicher Christus heraus, wie ihn Zinzendorf zeichnet: er war und ist noch so verachtet, daß man das Angesicht vor ihm verbirgt, daß man ihn nur ansehen kann, wenn man erkennt, daß ihn das Eingehen in diese Welt so verunstaltet hat, daß er das Bild der Sünde der gefallenen Kreatur darstellt." Bettermann, a. a. D. S. 141.
  - 14) Angeführt bei Eberhard a. a. D. S. 74.
  - 15) Bgl. Bettermann a. a. D. S. 119, 144 ff.
  - 16) Bgl. Bettermann a. a. O. S. 145.
  - 17) Eberhard a. a. D. S. 107 f.
  - 18) Bgl. dazu Eberhard S. 218 ff. 19) Kurt Plachte, Die Gestalt der Kirche nach Zinzendorf, 1938, S. 63.
- 20) Bgl. Grühmacher-Frör, Textbuch zur fnstemat. Theologie, 1935, S. 25 ff.

<sup>21</sup>) a. a. D. I 1874, S. 211.

22) G. Freytag, Ges. Werke II 7, Berlag Hirzel-Leipzig, S. 66 ff.

- <sup>23</sup>) S. E. Weber, Reformation, Orthodoxie u. Rationalismus I 1, 1937, S. 191.
  - <sup>24</sup>) Bgl. H. E. Weber, a. a. O. S. 112 und S. 137 f.
  - 25) E. Seeberg, Gottfried Arnold, 1934, S. 2 f.
- <sup>26</sup>) Testimonium internum spiritus sancti est praecipua et ultima ratio cognoscendi divinaque fide credendi Divinam Sanctae Scripturae originem. Hollaz, angef. im Textbuch zur spstem. Theol. von Grüßsmacher-Frör, 1935, S. 6, deutsch bei Hirsch, Hilfsbuch zum Studium der Dogmatik, 1937, S. 317 Nr. 508.
  - 27) E. Geeberg, a. a. D. S. 3.
  - 28) Rahnis, a. a. D. I 210 f.
  - 29) a. a. D. I 234.
  - 30) Frank, angef. bei Kahnis, a. a. D. I 226 A. 1.
- 31) Bgl. hierzu Karl Barth, Dogmatik I 2, 1938, S. 606 ff. über das Traditionsprinzip der römischen Kirche und die darin verborgene Gesahr einer "pantheistischen Jdentisikation von Kirche und Offensbarung". In dieser Identisikation von Schrift, Ueberlieserung, Kirche und Offenbarung schleicht sich ein Subjektivismus ein, um so gesährslicher, als er in der Anmaßung einer falschen Objektivität begründet ist (S. 615). Die Kirche steht nicht mehr unter dem Worte des Christus, sie ist "die objektiv gewordene christliche Religion" (Wöhler), sie ist mit Christus identisch (S. 627). Das ist die Identisikation des Menschen mit Gottes Offenbarung (S. 636) es ist der Verrat der Offenbarung an die ratio. "Die Theologie des "und" wächst in allen ihren Trieben aus ein er Wurzel. Wer "Glaube und Werke", "Natur und Gnade", "Vernunft und Offenbarunng" sagt, der muß an seiner Stelle solgerichtig und notwendig auch "Schrift und Tradition" sagen" (S. 619 f.).

32) Bgl. A. Frick, Das Wort Gottes über die Geschichte, Augustins Bersuch einer Geschichtsdeutung vom Worte Gottes her, Jahrbuch der Theol. Schule Bethel 1936, bes. S. 17 ff. über die Scheidung zwischen der guten, göttlichen natura und der bösen, verderbten voluntas, die der harmonisch=ästhetischen Weltbetrachtung des Neuplatonismus innershalb des christlichen Systems Raum gibt, und in der sich das Zweis

stockwerkdenken der scholastischen Dogmatik vorbildet.

33) Luthers Werke, Clemen Bd. V, S. 338, 22 ff. 34) Zu Thefe 22, Clemen V, S. 388, 28 f.

<sup>34a)</sup> Bgl. R. Frick, Die Theologie des Wortes wider die Religion des Mythos, Luthers Kampf gegen Erasmus, Jahrbuch der Theol. Schule Bethel 1934, S. 43 ff., bef. S. 45—50.

35) Apol. IV, 287 ff., Bek.-Schriften 1930, I 217 f.

36) Gütersloh 1936.

37) Hübner a. a. D. S. 131. 143.

38) H. E. Weber, a. a. D. I 1, S. 180 ff.

39) Bgl. das Textbuch von E. Hirsch, Die Umsormung des christlichen Denkens in der Neuzeit, 1938, § 1, S. 1 f.

40) In dem Sammelwerk: Die Stunde des Christentums, herausgegeben von K. Jhlenfeld, Berlin 1937.

41) Bei Hirsch, a. a. D. S. 4.

42) Bei Hirsch, a. a. D. S. 15.

43) Bei Hirsch, S. 29.

44) Bgl. Kahnis a. a. D. I 281 ff.

45) Jerusalem, bei Hirsch, a. a. D. S 31 f.

46) A. Schlatter, Die philos. Arbeit seit Cartesius, 1910, S. 90, vgl. den ganzen Abschnitt S. 88 ff.

47) Chr. Fr. Anmon 1805, bei Hirsch a. a. D. S. 37 f.

48) Anmon, a. a. D. S. 39.

49) Wegscheider, institutiones theologiae christianae dogmaticae, 1826, anges. bei Grüßmacher-Frör, a. a. D. S. 36.

50) Wegscheiber, a. a. D. S. 37.

51) Röhr 1834, bei Grützmacher-Frör, a. a. D. S. 37.

52) Wegscheider, a. a. D. S. 41.

53) Henke 1793, bei Grüßmacher-Frör S. 41.

54) Wegscheider, a. a. D. S. 42.

55) a. a. D. S. 45.

56) Wegscheider, a. a. D. S. 47.
 57) Bei Hirsch, a. a. D. S. 67 f.

58) Angeführt bei Kahnis, a. a. D. I 84.

59) Die Religion Christi 1780, § 3 f., bei Hirsch, a. a. D. S. 55.

60) Ueber den Beweis des Geistes und der Kraft, 1777, bei Hirsch S. 54.

61) Sirich S. 57 ff.

62) In dem Auswahlband von E. Lehmann, 1913, S. 175 ff.

63) Leffing, zu Jacobi, bei Hirsch a. a. D. S. 67 f.

64) In ähnlicher Weise hat S. Ehrenberg in seinem Auffak: Die Regimenter und der Dreieinige (Junge Kirche 1936, Heft 13 S. 614 ff.) einen theologiegeschichtlichen Rückblick am Makstab des Apostolikums vollzogen — auch er sieht den Schaden der Aufklärung in der Iso= lierung des 1. Artikels, und zieht dann diese Linie weiter aus hin zum Idealismus und Materialismus — das Ergebnis der Entwicklung ift: die Welt wird zur Kirche, die Kirche, die im 2. und 3. Artikel ihren Ursprung hat, wird verdeckt, die Sünde wird nivelliert und das Kreuz nicht mehr ernst genommen. Dagegen meint Ehrenberg dem Bietismus die Jolierung des 2. Artikels zum Vorwurf machen zu müffen — er sei der "Liberale des 3. Artikels", eben weil er mit der Lösung des Wirkens des Heiligen Geiftes aus der kirchlichen Bindung heraus zum Subjektivismus und Individualismus komme. Im Ergebnis find wir uns eins. Die verschiedene Gruppierung mag aber eine Warnung sein. solche Schemata, die ja immer ein Stück Konstruktion in sich tragen. zu überschätzen. Ehrenberg sieht die Gefahr der Isolierung des 3. Artikels in gang anderm Sinne, als ich es beim Pietismus aufzuzeigen versuchte, beim Klerikalismus Roms, in dem die Kirche gegenüber dem Wort verabsolutiert wird und das hierarchisch verstandene Amt (nicht der einzelne Bekehrte) Besitzer der Gnadenreichtümer des Heiligen Beistes wird.

# Lutheraner und Reformierte in der Grafschaft Mark vom Westfälischen Frieden bis zur Union.

(Schluß.)

Von Pfarrer Dr. Wilhelm Noelle in Hagen.

# IV. Kreisinnode Samm

Samm.

Wie Unna in der Mark die Hochburg des Luthertums so war Hamm die Metropole des reformierten Kirchentums. Als der Große Kurfürst im Jahre 1660 den Lutheranern daselbst freie Religionsübung erteilte, legte die dortige reformierte Gemeinde Protest ein, weil der Kurfürst Johann Sigismund und der Pfalzgraf Wolfgang Wilhelm 1609 die schriftliche Versicherung gegeben hätten, daß außer der reformierten Konfes= sion keine andere in Hamm Parochialrecht haben sollte. Der Rurfürst verfügte jedoch, daß an reformierten Orten die Luthe= rischen die gleichen Freiheiten genießen müßten, wie sie um= gekehrt in der Mark den Reformierten in lutherischen Orten zuteil geworden wären. Als es im Jahre 1739 zum Bau der lutherischen Kirche kam, bewilligte der König Friedrich Wilhelm I. dafür eine Kollekte durch das ganze Land und machte der Gemeinde für den Turm eine Schenkung von 8000 Talern. Die den Lutheranern 1657 abgenötigte Erklärung, daß sie nie eine Bahl in den Rat annehmen wollten, erklärte er für hinfällia1).

Das schwere Brandunglück, das 1741 über die Stadt hereinsbrach, richtete auch an der reformierten Kirche großen Schaden an, so daß die Reformierten mehrere Jahre hindurch in der lutherischen Kirche ihre Gottesdienste halten mußten.

Die Vereinigung der beiden Gemeinden wurde schon 1817 beschlossen, kam jedoch erst 1824 zustande. Die lutherische Pfarrstelle wurde aufgelöst und von den drei resormierten Predigern mitversehen.

# V. Kreisinnode Dortmund.

### 1. Dortmund2).

Bang besondere Sinderniffe murden den Reformierten in der freien Reichsstadt Dortmund entgegengestellt. Fast zwei Jahrhunderte gelang es dem Rat, die Bildung einer reformier= ten Gemeinde zu verhindern. 1708 klagte die reformierte mär= kische Synode, "daß die Glaubensgenoffen vor vielen Jahren in weit besserem Stand gewesen als de praesenti, und scheine die Ursache dessen zu sein, daß die Reformierten von den Lutherischen von der Kanzel herab häßlich traduziert und ihnen das Bürgerrecht und bürgerliche Nahrung zu treiben permeigert werde". An dem Archigymnasium der Stadt wurde die Polemik gegen die Reformierten fo planmäßig betrieben, daß die reformierte Synode darauf antrug, daß "die aus Dort= mund Gebürtigen, und im cleve = märkischen Lande vorhan= denen Lutheraner auf gleiche Weise traktiert und die Untertanen angehalten würden, ihre Kinder nicht nach Dortmund in die Schule zu schicken". Weder solche Klagen noch die scharfen Mahnungen der Regierung aus dem Jahre 1713 und 1715 hatten Erfolg. Der lutherische Bastor Joch hatte einst einen verstorbenen Reformierten als selig bezeichnet. Als er darauf von dem gesamten Ministerium heftig angegriffen wurde, und sein Kollege Scheibler in einer besonderen Schrift die oben schon erwähnte Behauptung aufstellte, es könne kein Refor= mierter felig werden, verfügte die Regierung zu Cleve am 1. April 1734, daß die jungen Leute der Grafschaft Mark nicht mehr das Gymnasium zu Dortmund besuchen sollten, wo sie "von dem Rectore mit vielen unrichtigen principiis eingenommen würden". Wenn fie nicht preußische Schulen benutzen könnten, sollten sie die zu Essen besuchen. — Als den Refor= mierten durch den Rat die Hauskommunion nicht gestattet wurde, sprach die Regierung in einem Rescript vom 27. Juni 1715 die Erwartung aus, daß der Magistrat die evangelisch Reformierten, welche krank oder am Kirchenbesuch gehindert wären, am Genuffe der Hauskommunion fernerhin nicht hin= bern und den Reformierten keine "Gewiffensdrangsal" bereiten miirde.

An eine Kultusfreiheit für die Reformierten war unter den obwaltenden Umständen nicht zu denken, weshalb sie sich lange Zeit hindurch zu der benachbarten reformierten Gemeinde Hörde hielten. Erft gegen Ende des achtzehnten (!) Jahrhun= derts lenkten die Lutheraner ein. Am 26. Juni 1783 legte der Magistrat den Ständen die Frage vor, ob man den Reformier= ten das Bürgerrecht erteilen solle. Im Oktober 1784 wurde der Antrag des Rats durch den Bürgermeister wiederholt, und erst am 12. Januar 1786 erfolgte das Batent, wonach den Reformierten das Bürgerrecht, freie Religionsübung, Zulassung zu Gilden, Zünften und Staatsämtern mit Ausnahme der Ratskonvozenten- und Dreimannsstellen gewährt wurde. Zugleich wurde der neugegründeten Gemeinde unter dem Borbehalt der iura episcopalia des Rats der Mitgebrauch der Seil. Geistkirche gestattet. Im Jahre 1810 murde ihr das Simultaneum an der Marienkirche gewährt, als daselbst der zweite Brediger pensioniert worden war. Nach dessen Tode gingen Pfarrhaus und Gehalt des zweiten Bredigers an den reformierten Bfarrer über3).

### 2. Wellinghofen4).

Nach erbitterten Rämpfen um den Besitz der Kirche und des Bermögens hatte die reformierte Gemeinde Wellinghofen im Nahre 1661 das exercitium religionis reformatae in der dor= tigen Pfarrkirche erhalten, doch hatte der Große Kurfürst zugleich befohlen, den Lutheranern den Mitgebrauch der Kirche zu gestatten. Der Streit war aber damit noch nicht beendet. 1661 konnte das reformierte Konsistorium wegen des heftigen Rirchenstreits gegen die Lutheraner nicht eingeführt werden. Auf der Synode bittet die Gemeinde, bei dem Kurfürsten zu bewirken, daß der lutherische Küster aus der Küsterei heraus= und der reformierte wiederum hineingesetzt werde, und daß der "sehr beschwerliche und kostbare" Spenerische Prozek wider die Lutherischen von Spener wieder nach Cleve gezogen werdes). Die reformierte Gemeinde zu Sorde, die nur fünf Kommunikanten zählte, ist zeitweise mit der zu Wellinghofen. die deren achtzig aufweisen konnte, kombiniert gewesens.)

Das gespannte Verhältnis zwischen den beiden Konfessionen in Wellinghosen blieb dis in die zweite Hälfte des achtzehnten Jahrhunderts bestehen. Aus der gemeinsamen Benutung der Kirche erwuchsen immer wieder neue Schwierigkeiten, die wiederholt zu erbitterten Kämpsen führten. Ein eingehender Bericht hierüber sindet sich dei Baedecker Seppe<sup>7</sup>). Noch heute bestehen in Wellinghosen die größere evang. (luth.) und die kleinere evang. (res.) Gemeinde nebeneinander.

# VI. Kreisinnode Sagen.

### 1. Sagen.

Um 1675 gab es im Gericht Hagen etwa 114 reformierte Glieder, in der Hauptsache Alingenschmiede aus dem bergischen Lande, die sich in Eilpe niedergelassen hatten. Ansangs hielten sie sich zu der reformierten Gemeinde Wetter, doch betrieben sie schon 1671 ihre Abtrennung, die 1678 zustande kam<sup>8</sup>).

Der Antrag der Reformierten auf Ueberlassung oder wenigstens Mitbenutung der neben der Kirche stehenden Kapelle wurde von den Lutherischen abgelehnt, doch erklärten sich diese bereit, zum Bau einer resormierten Kirche 200 Taler beizussteuern. Da jedoch die Aufbringung dieser Summe der Gemeinde Schwierigkeiten bereitete, veranstaltete sie ein Trinksgelage nach Art der alten Gebehochzeiten. Hierzu wurden auch Ehrengäste eingeladen, "sich am 15. des Monats Mai (1678) nachmittags um 1 Uhr zu Halben auf dem Kinhose einzussinden, und mit einem guten Trunk Bier ein wenig in der Furcht Gottes, — zu dessen Ehren und Beruhigung der Gemeinde dieses geschieht, — sich zu verlustigen»)".

Für den Kirchbau hatten die Klingenschmiede inzwischen mit Silse der Muttergemeinde Wetter ein Grundstück erworsben, welches an den Nölleschen Kirchenkotten stieß. Bon diesem Kirchenkotten schenkte die lutherische Gemeinde noch ein Stück hinzu, doch so, daß der Pächter von den Resormierten für die Berkleinerung seines gepachteten Grundstückes entschädigt werden mußte<sup>10</sup>). Zur großen Bestürzung der Lutherischen haben indes die Resormierten diesen Platz nicht benutzt, sonsdern ihre Kirche mit Hilfe der Regierung in Cleve mitten auf dem Markte errichtet. Gleichzeitig wurde die Anstellung eines

eigenen Predigers ins Auge gefaßt, die 1682 zustande kam<sup>11</sup>). Auch von den leidigen Begräbnisstreitigkeiten wurde Hagen nicht verschont, dis die Resormierten am 16. Dezember 1685 einen eigenen Friedhof an ihrer Kirche auf dem Markt ers hielten<sup>12</sup>).

Im Jahre 1811 regte der Präfekt des Ruhrdepartements v. Romberg zu Dortmund mit Rücksicht auf den schlechten Zu= stand des reformierten Kirchengebäudes eine Bereinigung der beiden Gemeinden oder wenigstens die Herbeiführung eines Simultaneums in der lutherischen Kirche an. Eine Bereinigung lehnte das reformierte Konfistorium ab, es wäre aber mit dem Simultaneum einverstanden gewesen. Dieses hingegen lehnte das lutherische Konfistorium unter dem 5. März 1811 ab: "Wir haben keine Ursache, die Einführung eines Simultaneums zu befürworten, welches für unsere Gemeinde mit mancherlei Beschwerden verbunden sein würde. — Sollte aber einmal der Fall eintreten, daß die reformierte Kirche wirklich baufällig und nicht zur Abwartung des Gottesdienstes gebraucht werden könne, dann werden wir mit Bergnügen die Gefälligkeit er= widern, welche die reformierte Gemeinde der unserigen wäh= rend des Rirchenbaus (1748-1750) so nachbarlich erwie= sen hat"13).

Obwohl Hagen der Ort war, an dem im September 1817 die Vereinigung der beiden märkischen Synoden seierlich begangen wurde, bestehen heute noch die beiden Gemeinden nebeneinander. Sie führen die Namen: 1. Größere evangelische (luth.) Kirchengemeinde und 2. Kleinere evangelische (ref.) Kirchengemeinde.

# 2. Breckerfeld14).

In der alten Hansasstadt Breckerfeld war es eine Feuersbrunst, die das bisher friedliche Verhältnis der beiden Konsfessionen zueinander in erbitterten Kamps verwandelte. Die kleine resormierte Gemeinde hatte sich daselbst um 1700 gebilsdet und 1706 die landesherrliche Konzession des öffentlichen Religionsexercitiums erhalten. Dem Prediger Peter Gottsried Hospius gelang es, von den Erträgnissen einer längeren Kollekstenreise nach Holland im Jahre 1709 Kirche, Schule und Pfarrs

haus zu errichten. Ferner war ihm von den holländischen Snnoben eine jährliche Beihilfe zu seinem Gehalt bewilligt worden. Die große Keuersbrunft in der Nacht vom 21. auf den 22. April 1727, die auch die lutherische Kirche stark mitnahm. leate fämtliche Gebäude der reformierten Gemeinde in Afche. Um den Gottesdienst fortsetzen zu können, wandte sich die Bemeinde an das Konfistorium der lutherischen Gemeinde mit der Bitte um die Erlaubnis der zeitweiligen Mitbenutzung ihres Botteshauses. Als fie hierbei schärfstem Widerspruch begegnete, wandte fie sich an die Königliche Regierung, die den Lutheranern befahl, der reformierten Gemeinde für bestimmte Stunden am Sonntage ihre Kirche zu überlaffen. Eine Appel= lation der Lutherischen an den König Friedrich Wilhelm I. hatte keinen Erfola; vielmehr wurden fie durch diesen beson= ders zur Nachgiebigkeit ermahnt. Trokdem konnten sie sich nicht entschließen, die Reformierten in ihre Rirche einzulaffen, so daß diese den Sommer über ihren Gottesdienst unter der arofien Linde vor dem Stadttore hielten. Am 18. Juli des folgenden Jahres endlich wurde "das Interimssimultaneum ein= geführt, indem Seine Königliche Majestät in Preußen, weil keine Gütlichkeit noch anbefohlene Mittel helfen wollten, end= lich verfügt haben, daß den Reformierten hierselbst durch 300 Mann abgeordnete Soldaten zu ihrem Gottesdienst in der lutherischen Kirche des Morgens um 7 Uhr und des Nachmittags um 1 Uhr verholfen würde." Die Einquartierung dauerte solange, bis sich der lette Widerstand gelegt hatte. Schon bis zum November 1729 konnten wiederum aus hollän= dischen Kollektengeldern fämtliche Gebäude der reformierten Gemeinde neu errichtet werden.

Die Unionsverhandlungen begannen im Jahre 1835, führten jedoch erst 1843 zum Ziele. Die resormierte Kirche wurde an den Bierbrauer Schlösser verkauft. Von diesem erwarb sie der katholische Pfarrer von Hagen, der sie zur Gründung einer katholischen Missionsgemeinde benutzte.

### 3. Wetter.

In Wetter bildete sich die reformierte Gemeinde im Jahre 1657. Bei dieser Gelegenheit mußten die Lutherischen die

Schloßkapelle und die Einkünfte zweier Vikarien abtreten, was das friedliche Einvernehmen zwischen den beiden Konsessionen für lange Zeit stark beeinträchtigte. Das Protokolls buch der classis ruhralis weiß zu berichten von Kämpfen um die Mitbenutzung des lutherischen Friedhoses durch die Resormierten und um die Predigerrenten sowie von schwierigen Mischehenfällen<sup>15</sup>).

Bemerkenswert ist, daß in Wetter die beiden Gemeinden, die heute noch nebeneinander bestehen, etwa zwei Jahre lang vereinigt gewesen sind. Diese Bereinigung ersolgte auf den Borschlag des lutherischen Pfarrers Müller am 31. Oktober 1817 und wurde am 29. Juni 1819 durch eine Urkunde seierlich vollzogen. Doch schon am 25. Februar 1820 erklärte der Pastor der resormierten Gemeinde, Johann Heinrich Karl Hengstensberg, schriftlich die Abtrennung seiner Gemeinde. Durch die Bemühungen des Bischofs Dr. Eylert, der auf königlichen Bestehl nach Wetter gekommen war, um die kirchlichen Streitigkeiten zu schlichten, wurde am 29. September 1822 eine Union ohne Kombination der beiden evangelischen Gemeinden einzgesührt<sup>16</sup>).

# 4. Gevelsberg17).

Da im Jahre 1646 ein Teil der Stiftsdamen vom lutherischen zum reformierten Bekenntnis übergetreten war18) und sich auch einzelne Gemeindeglieder ihnen angeschlossen hatten, aab es in Gevelsberg bald zwei evangelische Gemeinden, die in der Kirche das Simultaneum hatten. Bei der geringen Bevölkerung war dieser Zustand nur durch die Gewährung der erforderlichen Mittel seitens des Stiftes möglich. Nachdem dieses am 11. Januar 1812 aufgehoben worden war, mangelte es namentlich der reformierten Gemeinde an Mitteln. Die französische Verwaltung des Arrondissements Düsseldorf ordnete daher ihre Aufhebung an, die unter dem 22. Mai 1816 durch einen Kabinettsbefehl des preußischen Königs für gültig erklärt wurde19). Der Gemeinde wurde freigestellt, sich entweder mit der reformierten Gemeinde zu Schwelm oder mit der luthe= rischen zu Gevelsberg zu verbinden. Da die reformierten Ge= meindeglieder die Bereinigung mit Schwelm vorzogen, verwaltete der dortige Prediger Küper seit dem 31. August 1817 die Gevelsberger resormierte Gemeinde gegen eine Entschäbigung aus ihrem Kirchenvermögen, das sie ohne Zuwendungen des Stistes angesammelt hatte. Später vereindarte Küper mit dem lutherischen Pfarrer D. Albert in Gevelsberg, daß dieser die resormierte Gemeinde daselbst mitverwaltete. Diese Personalunion dauerte indes nur dis zu Alberts Amtsniederlegung im Jahre 1874. Bei dieser Gelegenheit wählte die resormierte Gemeinde den Schwelmer resormierten Pfarrer Plathoss zu ihrem Seelsorger, der im Hauptamte in Schwelm tätig blieb, sich aber verpslichtete, monatlich einmal an einem Sonntagnachmittag und an den hohen Festen in der evangelischen Kirche zu Gevelsberg resormierten Gottesdienst zu halten. — Die Bereinigung der beiden Gemeinden in Gevelsberg ersolgte am 1. August 1907.

### 5. Serdecke20).

In Herdecke standen sich die beiden Konfessionen fast 150 Jahre seindlich gegenüber. Schon seit dem Jahre 1619 hatten die Resormierten wiederholt versucht, das obere der beiden Pastorate an sich zu ziehen. Da ihnen dieses jedoch mißlungen war, blieben die resormierten Gemeindeglieder und Kapitulazinnen nach Wetter eingepfarrt. Dem dortigen resormierten Prediger hatte das Kapitel des Stistes Herdecke die einträgsliche Annen-Bikarie zugelegt.

Als im Jahre 1694 der Mag. Kalle starb, baten die resormierten Kapitularinnen unter Berusung auf den Keligionssrezeß, daß ein Prediger ihres Bekenntnisses berusen werde. Obwohl die resormierte Kuhr'sche Klasse diese Bitte warm befürwortete<sup>21</sup>), entschied die Regierung, daß das Stift seinen resormierten Prediger aus eigenen Mitteln zu unterhalten habe. Rach dem Tode des Pastors W. Wiendahl im Jahre 1700 wurden die resormierten Kapitularinnen erneut mit ihrer Bitte bei der Regierung vorstellig mit der Begründung, daß die Kirche zu Herbecke eine Stiftskirche sei, und den Resormierten das Simultaneum und eine Pfarrstelle zukomme. Die Lutheraner bewiesen hingegen, daß die Kirche keine bloße Stiftsssondern auch eine Kirchspielssund Pfarrkirche sei, daß die

Gemeinde die Kirche nach dem französischen Kriege habe ausbessern lassen, und daß das Kirchspiel die Prediger mitunterhalte, die Reformierten dagegen mit der Gemeinde Wetter verbunden seien und zudem im Genusse der Annen Bikarie ständen. Hierauf wurde der von den Lutherischen gewählte Sohn Wiendahls von der Kegierung bestätigt. Damit war auch dieser Versuch der Reformierten sehlgeschlagen. — Im Jahre 1702 gelang es den Bemühungen der reformierten Aebtissin Elisabeth Wilhelmine Marie von Elverseld, das Simultaneum einzusühren und einen besonderen reformierten Prediger in der Person des Georg Erckels aus Hattingen anzustellen<sup>22</sup>).

Da indessen der Versuch, die Annen-Bikarie in Metter zurückzuerhalten, fehlschlug und es dem reformierten Brediger bald an Geld mangelte, begann der Rampf um das obere Bastorat aufs neue23). Die Lutherischen machten ihrerseits den Reformierten das Simultaneum erneut streitig, räumten ihnen jedoch die Kapelle ein, die bisher als Schule gedient hatte (am 28. Februar 1707). Nach dem Regierungsentscheid von 1710 follte das Simultaneum bis zur endgültigen Regelung fortdauern, das obere Pastorat aber den Lutherischen verbleiben. Bei der Bakanz im Jahre 1749 wurden die Lutherischen durch den Hogräfen zu Lüdenscheid, Regierungsrat Hymmen, aufgefordert, den Beweis zu erbringen, daß der Prediger Her= mann Wasmann im Normaljahr 1624 lutherisch gewesen sei. Beide Barteien suchten nun nachzuweisen, daß Wasmann ihr Bekenntnis vertreten habe. Die Reformierten behaupteten. daß sein Vater nach den Synodalprotokollen schon 1612 auf dem reformierten Convent erschienen sei; nach 1619 habe auch der Sohn den reformierten Synoden häufig beigewohnt. Auch seine Absetzung durch die Pfalz-Neuburgische Regierung im Jahre 1627 ließe auf das reformierte Bekenntnis schließen. — Die Lutherischen wiesen darauf hin, daß bei Wasmanns Bedrän= gung durch die katholische Aebtissin im Jahre 1627 kein Refor= mierter Einspruch erhoben habe. Auch sprächen die amtlichen Berichte jener Zeit nur von der katholischen und evangelischen Religionsübung in Herdecke. Auf Grund eines Regierungs= befehls sei Wasmann angewiesen worden, auf der Kanzel ein weißes Röcklein zu tragen, was bei einem Reformierten nicht

möglich gewesen wäre. Zu dem Besuche der reformierten Synoben seien die lutherischen Prediger durch Regierungsverordnung vom 6. Juli 1617 verpflichtet gewesen. Bei den amtlichen Zeugenvernehmungen im Jahre 1667 hätten siebzigjährige Leute eidlich ausgesagt, daß Hermann Wasmann und sein Vater den lutherischen Katechismus öffentlich gelehrt hätten. Auch sei die Seelenzahl der lutherischen Gemeinde in Herdecke weit größer als die der reformierten.

Da man über Wasmanns Bekenntnis im Normaljahr 1624 nicht mehr zur Klarheit gelangen konnte, entschied die Regierung in Cleve am 30. April 1750 in erster Instanz dahin, daß das Simultaneum aufzuheben sei; die Lutherischen sollten den Reformierten die Kapelle in Stand setzen und auch serner in Stand halten. Falls die resormierte Gemeinde in Zukunst noch stark anwachsen sollte, sollte das Simultaneum in der lutherischen Kirche wiederhergestellt werden. Von den Pastorateinkünsten sollte dem resormierten Prediger der dritte Teil zusallen. In der zweiten Instanz wurde dieses Urteil bestätigt. Zwei Jahre später wurde in der dritten Instanz in Berlin entschieden, daß das Beweismaterial der Lutherischen überwiegend wäre. Diese sein daher nicht verpflichtet, das Simultaneum wiedereinzusühren, die Kapelle in Stand zu setzen und an den resormierten Prediger ein Drittel der Kenten abzugeben.

Nachdem dieser Streit beigelegt war, entspann sich ein neuer Kampf um das obere Pastorathaus und die zu diesem gehösende Markengerechtigkeit, bis endlich im Jahre 1763 Friede eintrat. Im Jahre 1824 vereinigten sich die beiden Gemeinden. Die resormierte Kirche ging ein, während die Pfarrstelle gesblieben ist.

### VII. Kreissnnode Sattingen.

### Sattingen24).

Die Prediger und Lehrer der Stadtschule zu Hattingen mußten sich bei ihrem Amtsantritt schriftlich auf das "Bekennt» nisbuch der Grafschaft Mark", wonach die unveränderte Augs» burgische Konfession zu Recht bestand, verpslichten. Auch mußten im sechzehnten und siedzehnten Jahrhundert die Mitsglieder des Kats und der Gemeinheit dem lutherischen Bes

kenntnis angehören. Doch schon im Jahre 1655 hatten sich Bürgermeister, Rat und Gemeinheit beim Drosten beschwert. daß die Reformierten das exercitium religionis reformatae einzuführen beabsichtigten. Vor allem waren es die reformier= ten Familien auf den Häufern Bruch und Elnff, die die ersten Ansätze der reformierten Gemeinde pflegten, indem sie von Zeit zu Zeit durch Brediger aus dem Bergischen auf dem Saufe Bruch reformierten Gottesdienst halten ließen. 1675 wurde für das Haus Bruch ein reformierter Hausprediger Conrad Hanftein25) angestellt, der zuweilen auch in Hattingen predigte. Seit 1688 hielten die Reformierten daselbst ihren Gottes= dienst in dem Stadtweinhause, das ihnen später geschenkt und in den Jahren 1711-1737 zu einer Kirche umgebaut wurde. Nach dem Tode des Bastors Bönninger im Jahre 1716 gelang es nicht, die beiden reformierten Gemeinden auf dem Hause Bruch und in der Stadt zu vereinigen. Der Besiker des Hauses Bruch, Freiherr Sigismund von Heiden, ernannte den Kandidaten Cöllen zu seinem Hausprediger, die Gemeinde Hattingen hingegen wählte den Bastor Andreas Rolk. Langiährige Streitiakeiten waren die Kolae26). Als Kolks Rachfolger Camper= mann im Jahre 1727 nach Bentheim ging, kam auf dem Hause Cluff ein Bergleich zwischen dem Freiherrn von Seiden und der Gemeinde zustande27). Nach diesem Bergleiche, der am 21. November 1727 von der Regierung zu Cleve bestätigt wurde, vermachte der Freiherr die Einkünfte der Vikarien St. Annae und St. Katharinae28), über die er das Kollationsrecht hatte, der reformierten Gemeinde und erhielt von dieser das Recht, von drei von der Gemeinde ihm vorgeschlagenen Wahlkandi= daten einen zum Pfarrer zu ernennen, ohne jedoch Donation und Honorar dafür zu erhalten. Kalls die beiden Säuser Bruch und Cluff voneinander getrennt und die Besitzer sich wegen der Ernennung eines Bfarrers nicht einig werden follten, follte die Gemeinde mit der dritten Stimme den Ausschlag geben. Sollten die Säuser in katholische oder lutherische Sände kommen, sollte die Gemeinde den Pfarrer wählen und von der Herrschaft bestätigen laffen.

Die Hauspredigerstelle zu Bruch ging damit ein, und der Hausprediger Cöllen wurde Pastor zu Hattingen. Als das Haus

Elyff später einen lutherischen Besitzer erhielt, hat es sich nicht mehr an der Wahl beteiligt. Auch Haus Bruch ging später in lutherischen Besitz über und hat von der Zeit an nur noch bestätigend mitgewirkt, dis es schließlich in den Besitz der Henschütte überging.

Gegen die Uebertragung der erwähnten Bikarien an die reformierte Gemeinde protestierten die Lutheraner heftig und machten ihrerseits Ansprüche auf dieselben. Ihre im Jahre 1737 bei der Regierung in Cleve gemachten Bersuche, die Bikarien zurückzuerhalten, waren vergeblich, zumal die Uebertragung an die Resormierten schon unter dem 1. März 1730 durch ein königliches Edikt bestätigt worden war.

Bie in vielen Orten der Mark haben auch in Hattingen gahlreiche Bürger von Ruf und Besitz gur reformierten Ge= meinde gehört. In einer im Jahre 1686 an die Regierung in Cleve gerichteten Beschwerde der Reformierten heißt es, "daß keine reformierten Eingeseffenen zu Bürgermeistern, Ratsmännern und zu den zwölf Vorstehern der Gemeinheit gewählt würden, daß der Magistrat mit lauter ev.-lutherischen Bürgern besetzt werde, daß Apotheker, Kaufleute, Procurators und dergl. zu Bürgermeistern, gemeine Handwerksleute zu Rats= männern berufen würden, während doch unter den Reformierten ein Doctor Medicinae, ein Kapitain, der in Churfürstlichen Diensten gewesen, sowie andere Kauf- und Handelsleute nicht berücksichtigt seien". Die Regierung zu Cleve befahl darauf durch den Droften zu Blankenstein dem Magistrat nachdrücklich unter dem 2. März 1686, künftig auch aus den Reformierten tüchtige Subjekte bei den Wahlen zu berücksichtigen und zu Bürgermeistern, Ratsmännern und zu den 3wölfen und sonstigen städtischen Diensten zu berufen29).

Auch an den üblichen kleinen Reibungen hat es nicht gesfehlt. So wurde den Reformierten von den Lutherischen die Mitbenutzung ihrer Glocken dreimal verweigert; im Jahre 1703 zur Klassikalpredigt und in den Jahren 1730 und 1737 zur Predigerwahl<sup>30</sup>). Das Reformationsjubiläum von 1817 bahnte auch in Hattingen eine Annäherung der beiden Gemeinden an. Die Vereinigungsbestrebungen setzten schon im Jahre 1820 ein, kamen jedoch erst Ende 1898 zum abschließenden Ergebnis.

# Unmerkungen.

- 1) Seppe R. G., S. 214/15.
- 2) Heppe R. G., S. 212, 219 ff.
- 3) B.-Seppe (Gem.), S. 374.
- 4) Seppe R. B., S. 215.
- 5) Anhang, Urk. Nr. 10.
- 6) Anhang, Urk. Nr. 11.
- 7) B.=Seppe (Gem.), S. 403 ff.
- 8) Anhang, Urk. Nr. 12 u. 13.
- 9) zur Nieden, Die Kirche zu Hagen, S. 91.
- 10) Anhang, Urk. Nr. 14.
- 11) Anhang, Urk. Nr. 15 u. 16.
- 12) zur Nieden, a. a. D. S. 94.
- 13) zur Nieden, a. a. D. S. 95.
- 14) Witt. Jb. 1889/90, S. 25 ff.
- 15) Anhang, Urk. Nr. 17—21.
- 16) Arnold zur Nieden, Kleiner Rückblick in Wetters große Bersgangenheit, S. 6 f.
- 17) B.-Heppe (Gem.), S. 144 ff.; f. auch dafelbst Anhang S. 47; Schloemann, Gesch. von Gevelsberg.
  - 18) Anhang, Urk. Nr. 22 u. 23.
  - 19) Anhang, Urk. Nr. 24.
  - 20) B. Seppe (Gem.), S. 177 ff.
  - <sup>21</sup>) Anhang, Urk. Nr. 25.
  - <sup>22</sup>) Anhang, Urk. Nr. 26—28.
  - 23) Anhang, Urk. Nr. 29-30.
  - 24) B.-Seppe (Gem.), S. 285 f.
  - <sup>25</sup>) Anhang. Urk. Nr. 31.
  - <sup>26</sup>) Anhang, Urk. Nr. 32.
  - <sup>27</sup>) Anhang, Urk. Nr. 33.
  - 28) Anhang, Urk. Nr. 34.
  - <sup>29</sup>) Witt. Jb. 1889/90, S. 122.
  - 30) Anhang, Urk. Nr. 35—37.

# Aus den Protofollen der Classis Ruhralis.

#### Urkunde Mr. 10.

Wetter 1662, Mai 11.

2) Nachdem ist die Gemeine zu Wellinghofen und Hörde visitiret, woselbsten sichs, das Predigamt und Gehör göttlichen Worts belangend, in gutem Stande funden. Die Catechisation soll daselbst, sobald müglich, eingeführt werden. Das Consistorium hat bei währendem heftigen Kirchenstreit wider die Lutherischen noch nicht können ordentlich angestellet werden. Diese Gemeine bittet abermal um ein subsidium für ihren Schulmeister, wie auch, daß E. Wehrw. Synodus bei Ihrer Chs. DI. uttgst. anhalten wolle, daß der lutherische Küster aus der Küsterei hinaus und der Resonnierte wiederum hinein gesetzt werden möge, auch daß, wosern müglich, der beswerliche u. sehr kostbare Speyerische Prozeß wider die Lutherischen daselbst von Speyer wiederum nacher Cleve gezogen werde.

#### Urkunde Rr. 11.

Wetter 1680, 3an. 24.

- § 3) Bon Hörde ist endlich erschienen um 12 Uhr Hr. Richter Büttinghauß und bringet mit sich eine schriftliche Bollmacht des Hrn. Rentmeisters daselbsten (der an den Füßen krank lieget) des Inhalts, daß, wann die Gemeine zu Hörde etwa die Stiftskirche oder sonst einen bequemen Ort zum Gottesdienst daselbst haben und dann das alternativum exercitium eingeführet und von der Gemeine zu Wellinghoven gestattet würde, er alsdann für seine Person leiden könnte, daß besagte beide Gemeinen Wellinghoven und Hörde (sub ratissicatione tamen Serenissimi) combiniret blieben.
- § 4) Wie nun dieses der Gemeine zu Wellinghoven vorgetragen wurde, ist von derselben nit approbirt, weilen in Hörde nur 5 Communicanten, zu Wellinghoven aber über die 80, also daß irraisonabel sein würde, daß 80 Communicanten fünsen folgen sollen; ist derowegen das Temperament vorgeschlagen, daß die Gemeine zu Wellinghoven gestatten wolle, die Gemeine zu Hörde an der Zahl sich vermehre, daß der künstig berusene Prediger sollte gehalten sein (welches seinem Berus solle einverleibt werden), alle Buß- und Bettage, alle Monat, auch an denen also genannten Aposteltagen, und so ost die Religionsverwandten aus Dortmund die Communion begehren, die Vorbereitungspredigt des zweiten Tags und darauf des folgenden Tags die Communion und Gottesdienst zu Hörde zu verrichten.

#### Urkunde Mr. 12.

Bladenhorst, 1671, April 30.

6) Besonders hat er angezeiget, daß die Gemeinde zu Wetter klaget, wie etliche Klingenschmiede in der Eilpe, ungeacht sie dis hierzu als

Blieder der kleinen angehenden Gemeind daselbst sich erkläret, nunmehr zu trennen anfangen, mit Bitte, darin guten Rat zu erteilen. — R: Classis urteilet, daß eine so gar kleine Gemeinde nit müsse gestrennet werden, und da die Absönderer Gravamina von den Borsteheren daselbst eingenommen, erbietet sie alle tunliche Mittel und Hüsse, damit die Ruptur noch zur Zeit vermieden bleibe.

#### Urkunde Rr. 13.

Essen, 1675, Mai 16.

24) Zwei Klingenschmiede von Enlpe, namens Johann Wurm und Peter Hannes, geben sich an namens der fämtlichen ref. Gliedern im Bericht Sagen, deren groß und klein 114 fein follen, schriftlich bittende, daß ihnen in Betrachtung, daß sie von der Wetterischen wie auch andern ref. Gemeinden weit wären abgelegen und daher in Unordnung verfielen, möge zugelaffen werden, einen Brediger, der zu= gleich die Schule thäte halten, zu ihrer und der ihren Rindern Unterweisung und Erbauung zu berufen, auch daß Claffis ihnen eine tüchtige Person möge vorschlagen. Singegen Deputati der Gemeind zu Wetter, Prediger und Eltefter, zeigen an, daß, wann man zu Sagen den Gottesdienst verrichten würde, daß alsdann ihre Gemeind in Abgang gerathen würde. Claffis hat, die Sache zu untersuchen, Hrn. Brügman und Benszen deputiret, daß dieselbe fich dorthin und nacher Wetter erheben, von allem Bericht einnehmen und von Befindung der Sachen den Inspectorem Classis berichten sollen, gestalt alsbann von Classe, was dienlich, wird verordnet werden.

#### Urkunde Rr. 14.

Westhofen, 1678, Mai 12/13.

13) Aus Relation abgetretenen Srn. Inspectoris wird hiehin ad acta Classicalia angesetzet, daß die reformirte Bemeinde zu Wetter der angehenden reformirten Gemeine zu Sagen und Eilpe zu befferer Fortsetzung ihres neuen Kirchenbaues aus christlicher Affection u. Liebe verehret einen Haus- und Hofplatz, zu ihrer Vicarien St. Johannis gehörig und im Dorf Hagen zwischen des Röllen Rotten und Combrochs Haufe gelegen, diefer Gestalt, daß Johannes von Straten wegen des aufgesetzten Baus nicht beschweret und des Ends rechtmäßige Urfach hätte, über die Gemeine zu Wetter von wegen nicht gehaltenen Bachtvergleichs zu klagen, daß auch dabei von obgm. Gemeine zu Wetter austrücklich furenthalten und von abgestandenem Berrn Inspectore. wie auch herrn henszen, Predigern zu Schwerte, stipulata manu namens angehender reformirten Gemeine zu Hagen und Eilpe versprochen, daß von denen unterhabenden Vicarien cum appertinentiis inskünftige das Geringste nicht von der Hagischen reformirten Gemeine folle praetendirt werden.

#### Urkunde Rr. 15.

Westhofen, 1678, Mai 12/13.

15) Imgleichen hat abgestandener H. Inspector reserirt, daß die Sachen mit der resormirten Gemeine und den Lutherischen zu Hagen und Eylepe insoweit verglichen, und begehrt selbige Gemeine, daß zwei oder drei Prediger dazu a Classe deputirt möchten werden, welche nach Kirchenordnung in der Gemeine ein Consistorium anordnen, den vorshabenden Bau anfangen und fortsetzen helsen und dann zur Wahl und Beruf eines qualisicirten Predigers Anordnung zu thun, und weil ein neuer Platz zum Kirchenbau in Borschlag kommen, des Ends ehister Tagen an Se. Chf. Dl. supplicirt, auch dem H. Drosten zu Schwerte wegen in obgem. Streitsache gehabter vieler Mühe nomine Classis schriftlich bedanket, als hat Classis darauf resolvirt, daß zu obenzgestzem Zweck nochmals deputirt worden Dn. Brügman u. Dn. Henszen, achten es auch für billig, daß den beiden andern petitis solle ein Genügen geschehen.

#### Urkunde Dr. 16.

Wetter, 1690, Juli 27.

3) Die neugepflanzte Ev.-Ref. Gemeine zu Hagen zeiget an, a) wie daß jährliche am 1. Oct. die 16. Hofleute des also gtn. Cöllnischen Hofs zu Hagen zu verzehren gehabt: einen Gülden 11 Stüber min. 3 Heller, ein Malter Hafer samt einem Scheffel Roggens und Haveren (?). — Wan nun solches von etlichen Jahren von den Hofgeschworenen nicht genossen und dann die ev.-ref. Kirche zu Hagen durch Gottes Gnade und mächtigen Beistand Sr. Chf. Dl. hochsel. Andenkens auf gem. Cöllnischen Hof erbauet, auch die Gemeine notorie keine nötige Unterhaltung für deren Prediger, als bittet, daß selbiges Geringe von dem Hofrichter zeitlichem Prediger möge zugeleget werden — b) So ist zu Hagen eine sog. Brüderschaft, in welcher Reformirte und Lutherische, welche jährlichs noch sichere Kente zu verzehren, von welchen bereits ein Teil zu der Lutherischen Gemein zu Hagen verwandt worden, als bittet die ev.-ref. Gemeine daselbst, daß das Uebrige anitz zu besserer Subsissens wöge angewandt werden.

#### Urkunde Mr. 17.

Effen, 1675, Mai 16.

5) Abgestandener Inspector referiret, wie er bei Bisitation der Kirchen zu Wetter vernommen, daß der res. Schuldiener daselbst durch sein Procuriren fürm Gericht die Jugend verabsäume, dabeneben ein Papistisches Weib (nachdem er sich zuvor zu Soest mit einer andern ehlich eingelassen) wider derselben Frauen Willen genommen u. ohne vorhergehende Proclamation durch einen Lutherischen Predigern von Schwelm sich mit derselben copuliren lassen, auch nicht ohne Uergernüß der Gemeind und Widersprach der Person zu Soest mit der

Papistischen wider die Kirchenordnung annoch lebe. — Classis vernimmt solches schmerzlich, und ist von sämtlichen Brüdern einmütiglich in der Furcht des Herrn beschlossen, daß gem. Schuldiener der Schulbedienung sich solle enthalten dis daran, daß er das Aergernuß abgeschaffet und deswegen Dno. Inspectori Schein vorgebracht, welches Pastor Platenius u. Herr Reinerman, Eltster, ihm anzumelden haben.

#### Urkunde Nr. 18.

Westhofen, 1678, Mai 12/13.

14) Auch achtet Classis für nötig, weilen auf dem Lutherischen Kirchhofe zu Wetter eine Begräbnuß zu kausen den Reformirten verweigert wird, daß sie sich bei Sr. Chf. Dl. zu Brandenburg um einen andern Platz zur Begräbnüß bewerben mögen, dieweil gemelter Gemeine solche Beigerung auch in ihrem Sterbstündlein hochbeschwerlich und ans stößig ist.

#### Urkunde Rr. 19.

Schwerte, 1679, April 27.

6) berichtet dabei, daß bei der Visitation der Gemeine zu Wetter daselbst von der Gemeine vorgetragen, daß einer der Resormirten Religion Zugethaner, namens Christian Raterberg, mit einer lutherischen Person, namens Catharin Ruttmans, ohne Consens der Estesten und ohne geschehene Proclamation und gegebener Dimissorialen sich zu Dortmund von einem Munche im grauen Rloster solle haben copusitien lassen. Darauf resolvirt Classis, die Gemeine zu Wetter solle zuvor klärlich beweisen, daß die Copulation bereits geschehen, alsdann würde Classis selbiges dem Synodo surtragen, damit es von Sr. Chf. Dl. remedirt werde. Daneben solle auch gegen den Mann als ein Membrum der Wetterischen Gemein mit kirchlichen Censuren versahren werden.

#### Urkunde Mr. 20.

Bodelschwingh, 1743, Mai 15.

8) Aus dem Visitationsbericht: Zu Herdicke hat die Frau Abtissin recommendiret, daß sich Classis der Gemeinen in specie contra Luthe-

ranos annehmen möchte.

Zu Wetter hat Consistorium gebeten, daß, weilen die Lutherische daselbsten wegen der ihrem Prediger zugelegten Kenten schwere und schrecklich widerwärtige Händel machten und daß es allbereits zum Schriftwechsel kommen wäre, die Sache auch von solcher Consequence, daß, wenn denen Lutheranern ihr Vorhaben gelingen sollte, viele Restormirte Gemeinen dieses Landes darunter würden leiden müssen, Classis diese Sache einem hochehrwürdigen Synodo zur brüderlichen Assistierer recommendiren möge.

#### Urkunde Rr. 21.

Caftrop, 1744, April 2.

21) Beyde anwesende Deputati von der Gemeine zu Wetter sowohl als D. Past. Herminghausen, als dessen Consistorialis D. Erckels instantiiren abermals namens der ganzen Gemeine bei einer ehrw. Classe, umb wegen der zwischen den Evangelisch-Resormirten und Lutheranern hinc inde schon bereits eine Zeitlang gepflogenen Streitssache ratione der Evang. Resorm. Prediger-Renten (worauf die Lutheraner einigen Anspruch machen, obschon die Evang. Resormirte vor langen Jahren her in quieta possessione derselben gewesen) bei einem hochehrw. Synodo umb höchstnöthige Assistantia zu imploriren, damit selbige weiterhin bei ihrem rechtmäßigen Besitz und Genuß der Kenten apud superius forum möge manuteniret werden.

Resol. Classis geht dahin: daß modernus D. Inspector Elberfeld die nöthige Borstellung ratione illius desiderii in proxima Synodo tun solle, und kann D. Deput. Herminghausen, tune temporis in Synodo praesens, weilen ihme am besten alle Umbstände der Sache bekannt sind, diese Borstellung weiter urgiren, umb desto bessere Assisten unöthigen Fällen vor seine Gemeine zu Wetter a. rev. Synodo zu gewärtigen.

### Urkunde Mr. 22.

Hattingen, 1749, Mai 7.

13) Weiter stellet Bruder Seelbach in Classe vor, daß in dem Relisgions-Receß de ao. 1672 art. 2 § 9 ausdrücklich sepe verabscheidet worden, daß in dem Stift Gevelsberg sechs evang. reform. Chanoinessen praebendiret seyn sollen. Wann nun aber obbesagter sechs Chanoinessen de praesente nur vier an der Jahl sich in wohlgtm. Stift besinden und zu besürchten stehet, daß diese Anzahl vors künstige noch als mehr vergeringern dörste, als bat derselbe, daß Classis solches einem christ. Synodo zu dem Ende klagend vorstelle, damit auch diese, als gegen den dürren Buchstaben des Religions-Recesses streitend Sr. kgl. Maj. daheimgelassenen Regierung vorgetragen und dieselbe um Remedur und Hülfe angeslehet werden mögen.

#### Urkunde Nr. 23.

Bodelschwingh 1758, April 26.

16) Wegen des vom H. Bruder Dreßler zum Gevelsberg schriftlich zugestellten Beschwers, betreffend die abermalige Benennung einer ev.-lutherischen Stiftsfräulein wird Classis in proxima Synodo die nöthige Borstellung thun.

#### Urkunde Mr. 24.

Herdicke 1813, Juny 9.

4) Gevelsberg soll aller Gegenvorstellungen ohngeachtet auf Befehl der Obrigkeit mit der dortigen lutherischen Gemeinde und mit

der reformirten zu Schwelm vereinigt und das noch übrige Gehalt ad 125 Rt. zwischen den resp. Predigern getheilt werden. Elassis ist aber einstimmig der Meinung, daß Synodus die gehörigen Borstellungen darüber mache, daß die Fonds der reformirten Kirche derselben zur Besoldung der Prediger ihrer Consession so lange verbleiben mögten, die Se. Maj. darüber entschieden und von Hochderselben allgemeine Grundsäte zur Bereinigung der protestantischen Consessionen oder ihrer Fonds nach der Localität eines jeden Orts aufgestellt worden seien, oder — die die lutherische die dasenenden Gelegenheiten zu reciproquen Berwendungen der Fonds der lutherischen Kirche unsseres Landes consentiren wolle.

Classis wünscht, daß diese Erklärung würklich in die Synodalacten aufgenommen und von der Synode nach ihrer Billigkeit beurtheilt werde.

#### Urkunde Rr. 25.

Wetter 1696, Mai 23.

30) Auf Anhalten der ref. Capitularinnen zu Herdicke merkt Clafssis mehr und mehr die Nothwendigkeit des Exercitii publici daselbst an, indem bereits einige Leute abgesallen, andere dazu incliniren, auch daselbst guter Anwachs zu hofsen, und wird dessalls den Moderatoribus Classis committiret, alle zulänglichen Mittel mit Zuziehung der Herdickschem Capitularinnen und eines p. Synodi zu Erhaltung derselben vorzunehmen.

#### Urkunde Nr. 26.

Actus Examinationis et Ordinationis Dn. Henr. Georgy Erkelß den 19. u. 20. Sept. zu Herdycke zwar behindert, doch den 18. u. 19. Oct. vor sich gangen anno 1702.

- 1) Zufolge § 17 act. Classis ultimae, gehalten in Bochumb anno 1702, (welches, wie gebilliget, so auch zu secundiren ein chriftl. Synodus laut act. Syn. § 51 1702 auf sich genommen) ist das Aufnehmen der Gemeine zu Herdycke auf Subministration anderer bei sich habender Notdurft von Ihro Königl. Maj. Hochlöbl. Regierung von zeitl. Inspectore allerunterthäniast gesuchet.
- 2) Wie nun de dato Emmerich den 14. Aug. 1702 ein gnädigstes Rescript an zeitl. Inspektorem den 19. Aug. 1702 kommen, enthaltend: "Nun sehen wir zwar gerne, daß zu gemeltem Herdicke eine Evansgelisch-Resormirte Gemeine ausgerichtet u. des Ends ein Prediger dahin berusen werde, lassen Uns auch den bereits wirklich geschehenen Berus des Predigers Erkelß in soweit in Gnaden gefallen u. können geschehen lassen, daß derselbe ordiniret werde." Als hat zeitl. Inspector die nächste u. meiste Membra Classis ad actum Examinationis et Ordinationis gegen den 29. Sept. zu Herdycke in loco zu erscheinen per eireulares abgesaden.
- 3) Ob nun zwar durch eine gesuchte Hindernis zuwider abgelassenen Schreiben ad Classem an seiten der Hochw. Frau Abtissin u. mit

Zuziehung Ref. Frl. Capitularen (da doch diese übel informiret, solches hernach widerrusen) dem zeitl. Scribae u. Herrn Weser aufgeboten, so sind dennoch in termino erschienen zeitl. Inspector u. Herr Bon-niger. Der Herr Scriba ist auch willig gewesen auf näher Advis.

- 4) Kaum war zeitl. Inspector auf der Abten, so meldeten sich 3 Evang. Lutherische Capitularen-Fräulein als von Overlacker, von Syberg u. von Berchem, so auch Notarius Pampus namens der Wetzterische Gemeine protestanto, dieser schriftlich, an.
- 5) Ob nun zwar zeitl. Inspector mit Herrn Bonniger die Frau Abtissin zu anderen Gedanken suchte zu disponiren, so möchte solches nicht versangen.
- 6) Da ein Gegenteil mit Protestiren, mit Drohen vorhaben ist, mit Gewalt Actum auf der Abten zu behindern, folgenden Tag ansehen.
- 7) Da nun solche Tätlichkeit, übriger zu geschweigen, sich hervortut, als haben Praesentes mit Protestiren aus vielen Ursachen Actum aufsgeschoben.
- 8) Weil aber D. Electus Erkelß um das Examen u. Ordination iterato angestanden, als hat zeitl. Inspector Herrn Scribam, Herrn Peil (welcher sich doch excusiret), sodann Herrn Mylaeum u. Herrn Bonniger auf den 18. Octob. abgeladen zu Hattnegen, Examen u. Ordinationen fortzusetzen.
- 9) Worauf zeitl. Inspector praesentibus D. Mylaeo u. Herren Bonniger anfangs die Ursach der Berufung angezeigt mit angeführtem Beschwer, warum lieber Actum prolongiret sähe, auch weswegen sich, was differirt, gehalten.
- 10) Ob nun wohl solches nicht zu verwersen gewesen, dennoch da es so weit kommen, die Hochsöll. Regierung den geschehenen Beruf Jhro gnädigst gefallen lassen, D. Erkelß schon über 1½ Jahr berusen, die Lutherischen in die Länge nicht frohlocken möchten, auch man desto eher verhofste zum Stand zu kommen, wie dann auch zu Herdycke noch lange keine Hospfnung, in Ruhe Examen u. Ordinationen zu versrichten, als hat man resolvirt, in der Furcht des Hern fortzuschreiten.
- 11) Die a D. Candidato vorgezeigte Testimonia vitae et doctrinae find überlesen, erwogen u. wohl befunden, dabei doch desideriret worsen Testimonii um Examinis praeparatorii, daher Praesentes ihr Mißsfallen zu erkennen gegeben, daß bei der Wahl a D. Substituto Frilingshausen darauf nicht regardiret worden, ob die Denominati examiniret, oder nicht, dennoch da die Sache so weit gekommen, fortzugehen resolviret.
- 12) Nach Anrufung göttlichen Namens u. dessen Gnadenbeistands ist das Examen, so des Abends als folgenden Worgens ante Concionem von den Anwesenden verrichtet.
- 13) Beil aber die Zeit zur Predigt herbeinahete, als haben Praesentes rat. D. Candidati sich besprochen, demnächst D. Electo vorgehalten: Beil bei einer zu pflanzen stehenden Gemeine auch wegen

starker Opposition a Lutheranis etc. zu befahren, nicht wenig Gesschicktheit erfordert werde; daher sich bestomehr zu üben habe, um mit erwünschter Bequemheit u. Segen den Dienst daselbst zur Erbauung der Gemeine anzusangen u. fortzusetzen, welches auch D. Candidatus

mit Hand u. Mund heiliglich angelobet.

14) Es hat folgends D. Candidatus den injungirten Text Matth. 9, 37. 38 in dem gewöhnlichen Predigthaus zu Hattnegen gepredigt; nach gehaltener Predigt aber ist derselbe nach der Kirchenordnung auf die zu pflanzen stehende Gemeine zu Herdicke mit Berlesung Threr Königk. Maj. gnädigsten Rescripts die Ordination öffentlich von der Gemein per impotionem manuum geschehen, u. der Ordinatus mit Anwünschung des Herrn Gnade u. seines Heil. Geistes kräftigen Beistand zu der hochwichtigen Bedienung u. die Gemeine mit dem Segen erlassen. Actum ut Supra.

#### Urkunde Mr. 27.

Schwelm 1704, April 23.

9) Bei der Visitation zu Herdicke bringet der abgestandener Herr Inspector ein, daß die Frau Abtissin sich der Erbauung der Gemeine daselbst nach wie vor wenig annehme; deswegen Classis die Sache einem Wohlehrw. Synodo weiter alles Ernstes recommendiret. — Dabei begehren die Evangelisch-Resormirte Capitularinnen, daß Classis sich gefallen lassen möchte, ein alleruntertänigstes Memorial pro simultaneo exercitio in der Stiftskirche zu Herdicke abzustatten, damit die vom 25. May vorigen Jahres allergnädigst erteilte Manutenenz durch einen neuen Commissarium mit erstem nachdrücklich zum Effect gebracht werde. Welches Classis bestmöglichst zu effectuiren aufnimmt. Welches Memorial doch dem Herrn Engels, Predigern zu Wetter, zuvor solle communicirt werden.

#### Urkunde Nr. 28.

Actus Introductionis Dni. Georgii Erckels, Eugl.-Reform. Stifts-Predigers zu Herdicke, welche wegen vielen Widerstandes einige Jahre her zwar removiret, endlich doch den 4. 8bris 1704 in der Herdickschen Stiftskirche glücklich vollzogen worden.

Nachdem die so lang unterdrückte reformierte Gemeine, besonders die Evangelisch-Reformierten Capitularinnen zu Herdecken von anno 1624, allwo der Evangelisch-resormirten Religion zugetane Prediger Hermannus Wasmannus ab- u. ausgedrungen u. an dessen Stelle da zur Zeit ein der Kömisch-Catholischen Religion zugetaner Pastor Casparus Winendahl eingedrungen worden, so hat doch endlich der große Erzhirt Jesus, der seine Zeit weiß, zu helsen u. sein Königreich auszubreiten, nachdem zuvor eine resormirte Capitularin, namens Elisabetha Wilh. Waria von Elberseldt, zur Abtissin erwählet, erstlich zum resormirten Prediger durch oberwähnte resormirte Capitularinnen

u. andere Glieder gemelter Herdickschen Gemeine berusen den Wohlsehrw. Herrn Friedrich Johann Sethman. Weil aber derselbige kurzdaran anderwärtig, nach Velbert im Bergischen Lande, hin berusen, ist durch sonderbare Verhängnus Gottes an dessen Stelle von obgemelter Frau Abtissin u. Capitularinnen, auch anderen zum ordentslichen resormirten Prediger berusen der Herr Hendrich Georg Erckels den 21. Febr. 1701. Welcher Berus dann auch von Sr. Königl. Majestät von Preußen von Cleve aus nicht allein allergnädigst confirmiret, sondern auch sub dato den 14. Aug. 1702 daß Ordinatio auf geschehenen Berus von Classe Ruhrali vorgenommen werden möchte, allergnädigst andesohlen worden. Worauf dann auch die Examination in der Stadt Hattneggen in des alten Herrn Doctoris Erckels Behausung u. darauf die Ordination in der Evangelisch-resormirten Kirche zu Hattneggen den 4. u. 5. 8bris 1702 geschehen.

Beil aber die Evangelische-Lutherischen zu Berdecken u. berfelben Abhärenten diesem heilig= u. chriftlichen Werk mit äußerster Angelegen= heit widerstanden, obgleich S. Königl. Majestät von Breufen nicht ein-, fondern zu unterschiedlichen Malen allergnädigft u. alles Ernftes anbefohlen, daß die Introduction u. Ceffion der Stiftsrenten quaestionis geschehen u. eingeräumet werden möchten, als hat endlich S. Rönigl. Majestät nach Absterben des ersten Herrn Commissarii, herrn Rat u. Anwalt Holhbrinck, dem Herrn Hymmen, Hochgräfen zu Lunschede, allergnädigste Commission erteilet, durch Zuziehung des Inspectoris Classis Ruhralis den Actum Introductionis zu verrichten mit der ernstlichen Bedeutung, alle Opponenten alsofort nach dem Ampthaus nach Wetter führen zu laffen. Und ob zwar beide Evangelisch-Luthe= rische Prediger u. Borsteher gemelter Serdickschen Lutherischen Ge= meine sich äußerst bis Mittag widersetzet, der Ruster sich absentiret u. die Kirchenschlüssel versteckt, hat doch der Wohlg. obgemelter Herr Commissarius Hochgräfe zu Lünschede, Berr Hymmen, allergnädigster Commission gemäß die Kirche eröffnen, Actum introductionis alles Widerstandes ungehindert durch zeitlichen Inspectorem Classis den 4. 8bris 1704 verrichten laffen; welcher dann praevia concione ex consueto more verrichtet. Welchem Actui beigewohnet unter anderen die Hochwohlgeb. Fräulein u. Capitularinnen von Boogt, Drimborn u. Reffel, wie auch die beiden Freiherren vom Haufe Nierhoven, Neuwenhof. Worauf das Simultaneum gleichwie in anderen Stiftskirchen. insbesondere wie zu Gevelsberg a Dno. Commissario reguliret u. einem jeden seine Stunde gesetzet worden. Welche Introduction auch den 22 Xbris 1704 allergnädigst ratificiret u. confirmiret worden.

Und sind also die Evangelisch-reformirten Capitularinnen u. sämtliche resormirte Gemeine zu Herdecken von einer 80jährigen Unterdrückung liberiret u. vermöge der allergnädigsten Verordnung von Sr. Königl. Majestät sub dato den 6. 8bris 1700 an des verstorbenen Evangelisch-lutherischen Pastoris Winnendahls Stelle ein EvangelischReformirter Prediger in der Stiftskirche zu Herdecken, wie es anno 1624 gewesen, eingeführet worden.

Der große Gott wird seiner Herde verleihen weiteren Beistand, Segen u. Gnad zur Bestätigung u. Ausbreitung selbiger Gemeine u. des Reiches Jesu Christi.

#### Urkunde Rr. 29.

Gevelsberg 1705, Mai 13.

14) Ab § 9 inhäriren die Reform. Capitularinnen u. Dnf. Erckels, Stiftsprediger zu Herdicke, ihrem Petito contra Lutheranos daselbst ratione exercitii simultanei pro actiore et inhaesiva manutenentia. — Classis deseriret diesem Petito u. nimmt diese Sache, auf Synodo u. sonst bestermaßen zu recommendiren.

#### Urkunde Nr. 30.

Sagen 1706, April 28.

14) Ab 14 begehren die Hochwürdige Frau Abtissin u. reformirte Capitularinnen zu Herdicke, wie auch Dns. Erckels vor sich u. seine Gemeine, daß Se. Königl. Maj. nicht nur wegen fernerer allergnädigster Manutenenz bei dem höchste u. christrühmlich eingeführten simultaneo exercitio in der Herdickschen Stiftskirche u. Resusion der darunter frivole causirten Unkosten, sondern auch in den übrigen Puncten contra Lutheranos, in specie contra Pastorem supernumerarium Jobannem Wiendahl, falls es nötig, allerunterthänigst intercedendo weister möge belanget werden, insonderheit da gemelte Herdicksche Kirche nicht nur unstreitig eine Stiftskirche ist, sondern auch anno 1624 der Evangelisch-Reformirte Prediger namens Hermannus Wasmannus diesselbe in Possessichen Gehabt. — Classis deferiret diesem Petito u. nimmt diese offendar gerechte Sache auf, Synodo u. sonst bestermaßen weiter zu recommendiren.

#### Urkunde Nr. 31.

### Acta circa Actum Ordinationis Dni. Johan. Conradi Schlaunsteins, den 4. u. 5. Dec. 1675.

Als nunmehr im Hause Bruch und zu Hattingen entschlossen war, einen ordentlichen Predigern zu berusen, auch ihm die Vicariam das selbst zu conferiren, auch darauf Hr. Conradt Haunstein elegiret und vociret, so ist auf Begehren der Actus Ordinationis in Bochumb auf den 5 Xbr. anbestimmet.

Weswegen dann zwarn Inspector Classis Mylaeus die sämtliche Fratres Classis durch einen Expressen schriftlich ad hune actum Ordinationis anhero bescheiden lassen, auch alle excepto Dn. Goldbach, zu erscheinen versprochen; jedoch sind aber nur Hr. Hoffman und Hr. Töpken ankommen. Und obwohlen vielleicht wegen des eingefallenen Regenwetters die andere Brüder ihres Ausbleibens halber sich entsichuldigen möchten, so wird doch bei allen solche Entschuldigung nicht abgenommen, indem theils mit Pferden sich hätten versehen u. also kommen können, theils wann in der Nähe, und hätten den 5. Xbr. des Morgens von Hause aus annoch ante Actum Ordinationis (womit die um 10 Uhren verzogen ward) allhier sich einstellen können, weil es damals gut Wetter war.

Und weilen es sich leichtlich hätte zutragen können, daß, da einer auf den andern sich verlässet und deswegen oftmals vermeint, wann er schon ausbliebe, so käme doch der ander, daß durch solches Bermeinen alle Brüder wären ausgeblieben und dannenhero solcher Actus schimpfslich und spöttlich mit Berlust der angewendten Kösten hätte müssen ausgestellet werden, als soll solches inskünftig Synodo vorgebracht werden, um allen Unordnungen vorzubeugen, damit desgleichen nicht mehr vorgehen und der einer sowohl als der ander zu erscheinen schuldig und gehalten sein möge.

Unterdessen, da Hr. Hosfsman und Br. Töpken, ungeachtet des Regenwetters sich eingefunden, so hat man den Actum vor die Hand genommen; zusorderst aber Documenta Vocationis, Examinis und was dergl. mehr durchlesen (womit alles seine Richtigkeit gehabt) Folgends hat der Ordinandus den aufgegebenen Text ex Epist. ad Roman. 8 publice auf der Canzel vor der Gemeind expliciret, welche Predigt orthodox und erbaulich gewesen.

Nach gehaltener Predigt ist die Ordination geschehen praeviis dicendis ex formula Ordinationis coram facie Ecclesiae und in Gegenswart des Ordinandi Herrn Batern, der Eltisten von Hattingen, besnenntlich Hrn. Capitain Drenhaußen, des Secretarii von Bruch, Daellsmans, und noch eines Manns (Lipke), den 5. Xbr. 1675.

Quod attestor Ego Henricus Mylaeus, Past. Bochum. et. p. t. Inspector.

#### Urkunde Nr. 32.

Wattenscheid 1723, April 28.

14) Ad § 12 Nr. 1 dictirt der Hr. Inspector Camperman ad acta folgenden Extract aus einem Brief des Hrn. Scheurmans, Predigern zu Wesel, an den H. Exinspectorem Martium d. d. Wesel, d. 4. Nov. 1722: "Classis Ruhralis hat sich bewußtermaßen der Ordination des H. Cöllens halber beschweret; es war aber dabei in Ansehung dieses Vorfalls ein merklicher Unterschied, daß 1) die Gemeine zu Hatztingen hatte sich würklich von der Hausgemeinen zu Bruch separiret; 2) war also Hr. Cöllen ein alleiniger Hausprediger des Fhrn. v. Heisen und seiner Familie und Gesindes, welche Gemeine alhier zu Wesel gegenwärtig war, als der Hr. Cöllen peremptorie examiniret und ordiniret wurde.

#### Urkunde Mr. 33.

Bergleich zwischen dem Frhrn. von Senden zu Bruch und der reformierten Gemeinde zu Hattingen vom 21. Rovember 1727.

Kund und zu wissen seine hiemit jedermänniglich, deme dieses zu wissen vorkommt oder zu wissen nöthig ist, daß, nachdeme durch Wegsberufung des Herren Campermans nacher Bentheim die resormirte Predigerstelle zu Hattnegen vacant worden und umb zu besserre Subssicarien von Bruch und Clyf einen zeitlichen vocirenden Prediger zu conferiren, doniren und zu schenken die Gemeine daselbst durch depustirte HH. Consistencialen dienststreundlich Ersuchung thun lassen:

Als haben wir Ferdinand Sigismund Freyherr von Heyden, Erbund Gerichtsherr zum Bruch und Elyf &c., Sr. Kgl. Maj. in Preußen Obriften unterm löbl. Sonsfeldischen Dragoner-Regiment und Drost des Ambts Hattnegen und Blankenstein, samt meiner Frau Ehesgemahlin, Ihro Hochwohlgeborner Dorothea Louisa Freysrau von Heyden, geborner von dem Busch, Erbs und Gerichtsfrau von Bruch und Elyf, zur Aufnahme der Gemeine und zu besserer Subsistence ihreszeitlichen Predigers dahin mit dem Consistorio uns verglichen, daß wir

- 1) Die Bicarie zum Bruch, die jetiger H. Cöllen laut Hebzettul erhebet, wie auch die beide Vicarien S. Catharinae und S. Annae laut Hebzettuln vom Hause Clyf zum Fundo, daß ein zeitlicher reformirter Prediger jederzeit darauf soll berusen werden und deren Einkünste als sein Salarium und Pastoratsgehalt zu genießen habe, wolwissentslich und wolbedächtlich, unwiderrussich auf ewig dahin doniren und verschenken, doch mit diesem ausdrücklichen Vorbehalt, daß pro nunc der H. Cölln, weisen derselbe die Vicarien von Bruch anjeho genießet, unter die drey erwehlte und praesentirende sein muß und hinsüro allemal bei eräugnender Vacant an seiten der Hattnegischen Gemeine drey capable Subjecta der Bruch: und Clyffschen Herrschaft praesenstiret werden, aus welchen dreyen vorgemelte Herrschaft einen zu erswehlen haben, welcher stets auf vordem. Kenten berusen und instalsliret werden soll:
- 2) daß das Consistorium und die Gemeine von Hattnegen contra quoscunque Opponentes, umb sich bei diesen Donationen und conserirten Vicarien vom Hause Clus auf ihre eigene Röste (unter hoffender nachtrücklicher Afsistence von Classen und Synoden, sonderlich aber von der p. Cleve-Märkischen Regierung) zu mainteniren, sich anheischig und verbindlich machet;
- 3) daß die reformirte Gemeine zu Hattnegen ben der Bacant jederzeit das freye und unbeschrenckte Wahlrecht eines Predigers, wie anzieho eingeführet, abgeredet und verglichen ist, behalten und allemal drei capable subjecta bei der Bacant zum Prediger in Hattnegen per majora erwehlen und Sr. Hochwohlgeb. Gnaden als Herrn von Bruch u. Elyf, als zeitlichem Herren Collatori praesentiren soll, umb einen

aus diesen dreyen Erwählten nach dero hohen Wohlgefallen und Willkür, ohne die geringste Contradiction von der Gemeine, zu Ihrem Prediger zu erwählen und denselben anzunehmen, und diese obbem. Vicarien, ohne das geringste donatio oder honorarium davor zu praestendiren, zu conferiren, freye Macht haben soll und will.

- 4) Falls die Adliche Häuser durch Absterben der jetzigen regierenden Herrschaft oder sonsten zertrennet werden sollten, daß zwen reformirte Herrschaften da wären, so soll die Gemeine (falls die Herrschaften sich nicht vereinigen könnten, welcher aus denen dren an seiten der Gemeine praesentirte Subjecta zum Hattnegischen Prediger annehmen wollten) die dritte Stimme haben und also den Ausschlag geben.
- 5) Wann nach Gottes Verhängnüß diese beide Häuser an Evangelisch-Lutherische oder eines von diesen benden Häusern an Römische Religions-Herrschaften wider Bermuthen devolviren und zu besitzen (welches doch der große Gott in Enaden verhüten wolle) anheimbfallen sollte: daß alsdann die Gemeine zu Hattnegen nur einen zu ihrem Prediger erwehlen, den erwehlten dem H. Collatori praesentiren und derselbe diesem Reo-Electo diese Vicarien von beiden Häusern ohne die geringste Contradiction conferiren solle und wolle;
- 6) Und weilen dieser Vergleich zwischen diesen beiden hohen Häufern und mit deren davon dependirenden Vicarien mit diesem Consistorio und der Gemeine zu Hattnegen nicht ohne Vorwissen, Approsation und Ratification, umb desto sesten Bestand zu haben, von Sr. Agl. Maj. als Supremo Episcopo geschehen kann, als soll der zeitsliche Inspector diesen Vergleich, umb die Approbation und Ratification darüber einzuholen, durch ein alleruttzstes. Memorial auf Kösten der Gemeine der hochpreisl. Regierung einsenden oder selbsten solche einsholen, damit es beständig und allezeit hinfüro nach diesem Contract gehalten werde.

Zur Wahrheitsurkund, daß alles Obbemeldtes steif und fest sollte gehalten werden, ist dieser Vergleich in duplo von diesen beiden hohen Herrschaften und von allen anwesenden Consistorialen und Gemeinssgliedern und von dem zeitlichen Inspectore eigenhändig unterschrieben und mit der hohen herrschaftl. angebornem Pittschaft, auch Classis und Consistorii Siegel bestärket worden.

So geschehen auf dem Hause Cluf den 21. Nov. 1727.

F. Sigismund Frhr. von Beiden.

Dorothea Louise Frfr. von Heiden, geb. von dem Busch.

Eberhard Arnold Erckels als p. t. Eltester, vorbehältlich obreservirter kgl. agdstr. Approbation und Ratification.

Johannes zur Nieden, Eltester.

Peter Nierhaus, Eltester.

Weilen Hant Peter Heutelbeck schreibens unersahren, hat er mich gebeten, vor ihme zu unterschreiben und vor mich:

Jörgen Dellenbusch. —

Weilen Georg Krat als zeitlicher Provisor nicht bei Hause, als habe dieses in seinem Namen wie auch für mich unterschrieben: Joh. Henr. an der Henden, Thorschreiber.

Henrich Halffmann. — Joh. Jonas Schmelting vor mich und meisnen Bruder Henr. Wilh. Schmelting, wie auch vor Bernd Henr. Busman und vor Peter Halffmann.

Gabriel Schlemper.

Caspar Gottfried Drothmann und vor Joh. Paul Ueberfeldt.

Johannes Denninghoff. — Joh. Herm. Eichelbusch.

Wirich Bucholt. — Joh. Henr. Reuter. — Henr. Dietr. Huffelmann. John. Wilhelmus Polhus. — Conrad Friedr. Storm.

In fidem veritatis et rei ita gestae subscripsit et cum sigillo Classis Rhuralis munivit Abrahamus Martius V. D. M. z. Gevelsberg et Cl. Rhur. Inspector. Hattnegae, die 27. Nov. 1727.

Namens Sr. Kgl. Waj. in Preußen, unsers agdstn. Herren, wird vorstehende Donation der Besitzere der Häuser Bruch und Elyf, mithin der zwischen denenselben und der ev. ref. Gemeine zu Hattnegen wegen der Bruchischen als auch der beyden zum Haus Elyf gehörigen Biscarien St. Catharinae et Annae aus landesherrlicher Hoheit und Macht confirmiret, daß gedachte Vicarien der ev. ref. Pastorat zu besserer Subsissenheit eines zeitlichen ev. ref. Predigers von nun an und forthin beständig incorporiret und unzertrennlich gehalten werden sollen, dergestalt daß, wenn drey Subjecta dem zeitlichen Besitzer gtr. Häuser von der Gemeine zur Collation praesentiret und einer aus denen selben zum Prediger erwehlet worden, dem Neo-Electo sodann eo ipso besagte Vicarien, ohne desfalls ein oder mehr Collationspatenten zu besordern oder sich anzuschaffen, conferiret seyn sollen. — Sign. Cleve im Resgierungsrath, den 1. Decemb. 1727.

J. C. Freyhr. von Strünckede. Bt. Joh. Rickers. A. v. d. Porgen.

#### Urkunde Mr. 34.

Westhofen 1690, April 26.

6) Die Evang. Reform. Gemeine zu Hattnegen zeiget an, daß am Hause Cleff 2 Vicareyen, die eine von dem H. Doctor Wülfing zu Elberseld oder dessen Sohne, so in usum studiorum selbige gebraucht und ungefähr ad 90 Rt. plus minus austrüge; die andere aber gestraucht der H. Leutenant Hopfe, zeitlicher Bedienter und Verwalter des Hause Cleffs, jährlichs etliche 30 Rt. austrüge. — Classis wird bestmöglichst besorgen, damit die von den Vergischen sich daselbst niedergelassenen Klingenschmieden sehr verstärkte Gemeine und also in die 80 Communicanten, da sie doch nicht allzu gegen letzt bestanden zur Unterhaltung eines Predigers, nachdem der H. Hanstein Ihr Gn. Frhrn. von Heiden zu Felde gefolget, damit providiret werden.

#### Urkunde Mr. 35.

Hattingen, 1703, Mai 9.

10) Beil das chriftliche Consistorium zu Hatnegen zwei Tage vor der Classicalversammlung Herrn Mag. Wiltstecken freundlich ersucht hat, bei vorstehender Classicalpredigt läuten zu lassen, auch Classis gleichfalls durch verschiedene Deputirte, sowohl Prediger als Consistorialen der resormirten Gemeine zu Hatnegen, bei gemeltem Mag. Wiltstecken, als auch Bürgermeistern Elbers deswegen Ansuchung getan, bald aber mit dieser, bald mit jener Excuse abgewiesen worden, als bittet Classis, es wolle Ihro Königl. Majestät Kentmeister Merckels dieser Sache Commissarius hierunter, was rechtens ist, verordnen.

#### Urkunde Nr. 36.

Wetter 1727, Dez. 10.

11) Wegen Hattnegen referiret D. Erinspector 1) daß die Ev.= Lutherischen daselbst von der Beleuthung ihres sel. Kirchmeisters Clemens Halffman mit der großen Rlock 2 Rt. gefordert, welche auch (doch cum protestatione) bezahlet worden, obschon wegen communen Ge= brauch der Klocken daselbst die vorige evg.-ref. Kirchmeister darunter privilegiiret gewesen. — Classis übernimmt solches Gravamen einem p. Synodo klagend vorzustellen. — 2) hätte das Consistorium den Wirth (wo der Candidatus Krilinghausen die drei Tage, als er seine Confirmation praesentiren wollen, logiret gewesen) in der Kirchen fordern laffen, der dann ausgesagt, daß gtr. Candidatus in der Zeit fich täglich betrunken gehabt. - Hierauf ift der H. Frilinghaufen, welcher fich schon melden laffen, admittiret, Claffi praesentirende ein agost. Rescriptum confirmatorium vom 22. Martii 1728 mit Klage, daß ihm dennoch der Bocationsschein von dem Consistorio zu Sattnegen nicht ausgefertiget werden wollen. — Eltefter von Sattnegen berief fich da= wider auf die Litispendenz vor der Regierung und einem nähern Decreto vom 1. April a. c.

Res.: Weil die Sache im Anfang zu Cleve eingeklaget worden, überdeme auch vermöge Aussage des H. Exinspectoris die Acta von der Regierung abgesordert worden, kann sich Classis darunter keine Dijudicatur anmaßen, besonders, da Synodus generalis § 68 in ao. 1725 ein solches verboten.

Urkunde Mr. 37.

Sagen, 1738, Man 7.

§ 28: Der Hr. Eltester von Hattnegen zeigt nomine Consistorii klasgend an, daß die Evangelisch-Lutherische daselbst bei neulicher Introducirung ihres H. Predigers Küper das Leuthen zum Gottesdienst hätten verwegert, und ohnerachtet die H. Prediger Grüter & Steinsberg ben dem H. Bürgermeister Striebeck freundlich, auch nachtrücklich darum angestanden, dannoch solches nicht erhalten können.

Classis wird dieses inter gravamina plurimum reverendae Synodo ernstlich hinterbringen.

# Johann Heinrich Volkening als Prediger in den Anfängen der Erweckungsbewegung von Minden=Ravensberg.

Von Pfarrer Lic. Wilhelm Rahe in Minden.

# Einleitung.

"So verlassen ist die arme evangelische Kirche nicht, daß ihr nicht immer wieder Zeugen erstünden, so unwert und ausgetan ist die Kirche, die unter dem Kreuze in tätigem Schmerz versharrt, mitnichten, daß ihr nicht immer wieder Männer zugestührt werden, die da alles, was sie erlernt und ersahren und erlitten haben, ihrer teueren Kirche zu eigen und zu Dienst geben." So hat ein maßgebender Kirchenmann der jüngsten Vergangenheit, Hermann Bezzel † 1917\*), geurteilt<sup>1</sup>).

Unter diesen Männern steht für das 19. Jahrhundert Johann Heinrich Bolkening (1796—1877) mit an erster Stelle. Sein Wirken als Pastor in den westfälischen Gemeinden Schnathorst (Kr. Lübbecke), Gütersloh und Jöllenbeck wurde für die kircheliche und theologische Ausrichtung Minden-Ravensbergs im 19. Jahrhundert grundlegend und ist bis in unsere Zeit spürbar geblieben.

Der Abschluß der Erweckung, dieses geistgewirkten Aufwachens aus "toter Kirchlichkeit zu innerer Lebendigkeit und christlicher Liebestätigkeit", liegt für Minden-Ravensberg etwa in den 70er Jahren. Aus der bis dahin weitertreibenden Bewegung wurde eine in Kuhe sich über das Land breitende Kirchlichkeit. Während sich der Abschluß über einige Jahre hin still vollzog, war der Beginn sichtbarer, greisbarer, spontaner. Man hat wohl gemeint, den Beginn auf das Jahr 1827 ansehen zu müssen; in diesem Jahre wurde Johann Heinrich Bolkening als Pfarrer nach Gütersloh gewählt. Andere nehmen als Termin für den Ansang der Erweckung die erste Missionsstunde, die

<sup>\*)</sup> Die Anmerkungen befinden sich auf Seite 156 ff. Bei den Presdigten, Briefen und sonstigen Zitaten sind Worte und Sätze in eckigen Klammern [] Zusätze des Herausgebers.

Bolkening 1828 in Gütersloh mit einigen wenigen Gemeindegliedern trotz mancher Widerstände und behördlichen Gegenmaßnahmen begann<sup>2</sup>). Sicherlich ist auch das Missionssest in Steinhagen von 1835, auf dem Bolkening predigte, ein bedeutsamer Ausgangspunkt der Erweckung in Minden-Ravensberg.

Der entscheidende Ansak aber hat schon in Schnathorst porgelegen. Die ersten auswärtigen Versammlungsleute, meist alte Christen, die das Evangelium "in Beweisung des Geistes und der Kraft" gepredigt sehen wollten, stellten sich dort bereits in Volkenings erstem Amtsjahre ein3). In seiner Minden=Ravens= bergischen Kirchengeschichte hebt H. Rothert mit Recht als Merkmal derjenigen, die die Versammlungen im Ravensbergischen leiteten, hervor: bei tiefer Innerlichkeit eine eifrige Tätigkeit nach außen und ein enger Anschluß an die Kirche und die gleichgesinnten Träger des Amtes4). Die Bastoren, die als Vertreter der "vorbereitenden Erweckung" noch von F. A. Weihe in Gohfeld († 1771) beinflußt waren: G. A. Erd= fieck in Br. Oldendorf († 1821), G. E. Hartog an der Jakobi= gemeinde zu Herford († 1816), H. E. Rauschenbusch in Bünde († 1815 in Elberfeld) und A. G. Hambach in Exter und Honel († 1818) waren abgerufen<sup>5</sup>). Die "Stillen im Lande" hatten mit dieser älteren Bastorengeneration zweierlei vom Bietismus übernommen: die Enthaltung von weltlichen Lustbarkeiten und die strenge Sonntagsheiligung. Run hatten sie ihre geistlichen Bäter verloren. Unter diesem Berluft litten sie. Mit Freude empfanden sie aber, daß Bolkening zu ihnen gehörte; denn er horchte erst, was Gottes Wort ihm selber zu sagen hatte, und wußte: Alles Predigen ist eitel, wenn man nicht vorher selbst die Vergebung der Sünden empfangen hat. So fiel der Beginn der Erweckung in Minden-Ravensberg etwa mit Volkenings Amtsantritt in Schnathorst im Jahre 1822 zusammen. Der alte Stamm wurde in unserm Lande die erste Reimzelle des neuen christlichen Lebens, das bald weitere Kreise ergriff.

Man übersehe bei Bolkenings innerer Entwicklung nicht den Einfluß der Brüdergemeine, deren Boten in der Zeit der Dürre, wenn sie nach Sille bei Minden kamen, in seinem Baters hause einzukehren pflegten. Auch die planvolle Arbeit der sog. Christentumsgesellschaft, die die Gläubigen zusammenzusassen fuchte, erlangte für Minden-Ravensberg eine gewiffe Bedeutung; Zweigvereine befanden sich in Minden und Bünde<sup>6</sup>).

Im Unterschied zur Brüdergemeine und Christentumsgesellschaft und zu den damit zusammenhängenden Kreisen wußte sich Bolkening stärker volkskirchlich gebunden. Das trat gelegentslich ganz deutlich in Erscheinung. So hatte er gewiß großes Berständnis für F. W. P. L. Feldner (von 1847—1858 Pastor an der lutherischen Gemeinde zu Elberseld). Um des Bekenntsnisses willen war Feldner aus der preußischen Landeskirche ausgetreten; mit einem Teil seiner Gemeinde hatte er sich der lutherischen Freikirche angeschlossen. Bolkening blieb um seines seelsorgerlichsmissionarischen Dienstes willen auch im kristischen Jahr 1858 mit den ihm nahestehenden Pastoren in der Landeskirche<sup>7</sup>).

Auf Menschen, die mit der Kirche gebrochen hatten, übte er einen heilsamen Einfluß aus. Auch der einstige Kavalleriesoffizier Carl von Tschirschky-Boegendorff, der aus inneren Gründen seinen Dienst aufgegeben hatte, an der Landeskirche irre geworden war und sich fortan in Wehrendorf bei Blotho zu den Quäkern hielt, öffnete sich "dem Einfluß seiner geistig überlegenen Bersönlichkeit"»).

Das Jahr 1817 brachte dem Studenten Bolkening ein besonders einschneidendes Ereignis. Damals sandte Klaus Harms in Riel, der durch das Studium Luthers ein neues Verständnis der Bibel gewonnen hatte, ein fliegendes Blatt in die Welt: "Das sind die 95 theses oder Streitsätze Dr. Luthers, teuren Andenkens. Zum besonderen Abdruck besorgt und mit andern 95 Sägen als mit einer Uebersetzung aus Ao. 1517 in 1817 begleitet, Riel 1817." Harms griff mit oft beißender Schärfe den herrschenden Zeitgeist an. So in These 3: "Mit der Idee einer fortschreitenden Reformation, so wie man diese Idee gefaßt hat und vermeintlich an sie gemahnt wird, reformiert man das Luthertum ins Heidentum hinein und das Christentum aus der Welt heraus." "Die Vergebung der Sünden kostete doch Geld im sechzehnten Jahrhundert; im neunzehnten hat man sie ganz umsonst, denn man bedient sich selbst damit" (These 21). "Die sogenannte Bernunftreligion ist entweder von Bernunft oder von Religion oder von beiden entblößt" (These 32). Es war eine Kampfansage sowohl gegen die rationalistische als auch gegen die idealistische Frömmigkeit. Beide hatten den Menschen mit seinen Bedürsnissen und nicht das Wort der Heiligen Schrift in den Mittelpunkt gestellt und das Evangelium durch die Rücksicht auf den Menschen verkürzt. Dieser Weckruf wurde weithin in der evangelischen Christenheit gehört. Harms' Thesen wirkten tief in Bolkenings Leben hinein und bestimmten seine weitere geistliche und theologische Entwicklung.

Immer mehr ist Bolkening in das lutherische Bekenntnis hineingewachsen, wie es später bei manchen Erweckten etwa in Hannover, Pommern und Schlesien der Fall war; dafür liesgen interessante Zeugnisse vor<sup>9</sup>). Die Berbindlichkeit der reinen Lehre und des Bekenntnissehristen nur einen historischen Wert beimaßen, die den Bekenntnisschristen nur einen historischen Wert beimaßen, konnte er nicht zusammengehen; hier sah er die Gesahr des religiösen Subjektivismus und Säkularismus. Was er als Pflicht seines Amtes erkannte, behauptete er mit großer Entschiedenheit. Wenn nötig, stritt er auch mit seiner Kirchenbehörde für die Keinheit des Wortes Gottes. In aller Unvollkommenheit und Schwachheit wußte er sich an den Aufstrag des Herrn der Kirche gebunden.

Um die Gemeinden tiefer in die Bekenntnisse der Resormation einzusühren, gab er mit anderen Pastoren die "Evangelisch-lutherischen Zeugnisse" heraus. Dazu wurde die "Pastoralkonserenz der evangelischen Geistlichen im Regierungsbezirk Minden" (später "Lutherische Konserenz") gegründet, die seit den 40er Jahren in Hersord im Anschluß an das Kavensberger Wissionssest ihre Zusammenkünste hielt<sup>10</sup>).

Es sett die Konsessionalisierung der Erweckung in Minden-Ravensberg ein. Aber für unfruchtbare konsessionalistische Polemik hatte Bolkening nichts übrig; dasür gebrauchte er wohl den Ausdruck "Kaffdreschen". Dabei vergaß er niemals, daß die Gemeinden Minden-Ravensbergs gerade diesen kleinen innerkirchlichen Kreisen zu danken haben. Sie fanden sich trotz mancher Erschwerungen und Widerstände zur gemeinsamen Erbauung zusammen und ließen dabei den Blick auf die Landeskirche nicht außer acht, ja, waren in dieser Zeit, in der die offizielle Kirche dem Ansturm des Kationalismus weithin erlegen war, selber Kirche Jesu Christi geblieben.

Allmählich wurden auch Fernerstehende durch die erwecklichen Predigten Bolkenings und der ihm nahestehenden Pastoren beeinflußt, ernst zu machen<sup>11</sup>). So entstanden christusgläubige, innerlich lebendige und aktive Gemeinden. Hier fanden sich die beiden Merkmale, die man für den Begriff "Erweckungsbewegung" hervorgehoben hat: "Zunächst ein plößliches unerwartetes Auswachen und Hervorbrechen neuen religiösen schriftlichen! Lebens, das sich durch einen Bruch irgendwie von dem bisherigen abhebt. Und sodann eine wirkliche Bewegung, ein Strom, der nicht nur einzelne, sondern größere
Kreise, zum mindesten einzelne Bolksschichten oder erhebliche
Teile einzelner Gemeinden erfaßt"<sup>12</sup>). Und diese Gemeinden
wurden immer mehr Missionssemeinden, die sich für die Arbeit
draußen auf dem Missionsselde verantwortlich wußten und mit
Gebet und Opfer dasür eintraten. —

Wo aber Licht ist, sehlt auch nicht der Schatten oder, wie Volkening wohl zu sagen pflegte: "Wo Wuchs ist, da ist auch Auswuchs."

Anfänglich hatte die Erweckung es schwer, sich gegenüber Staat und Obrigkeit, die sich ablehnend verhielten, zu behaupten. Man denke an die Kämpfe, wie sie Bolkening und seine Freunde mit der Regierungsbehörde und auch ihren geistlichen Oberen zu führen hatten. Allmählich bahnte sich hier eine Wandlung an. Ja, die Erweckungsbewegung tritt in ein besonders enges Berhältnis zu Staat und Obrigkeit. Es kommt die Zeit Friedrich Wilhelms IV.; man meinte, ein Recht zu haben, vom "christlichen Staat" zu reden und begeisterte sich für die Formel "Thron und Altar". R. F. Schumann bemerkt in seinem Vor= trag über "Die evangelische Kirche und die geistigen Mächte des 19. Jahrhunderts": "Luthers biblische Lehre von der Obrigkeit und den beiden Reichen hatte im Anfang des 19. Jahrhunderts noch einmal ihre alte Erzieherkraft bewährt. Jetzt nimmt man ihr ihre Klarheit und Schärfe zugunsten eines romantischen Sakralismus; an die Stelle ihrer strengen Unterscheidung tritt eine Vermengung, die in ihren Wirkungen schlimmer ist als das Staatskirchentum des 18. Jahrhunderts, weil sie "geistlicher"

gemeint ist. Die falsche Bermengung wird im wesentlichen beisbehalten, als — in verschiedenem Tempo und Rhythmus — an die Stelle konservativer Regierungen, welche sie wenigstens mit subjektiver Ehrlichkeit vertreten konnten, liberale Regiesrungen traten... Es ist wohl mehr Berblendung als eigentliche Unwahrhaftigkeit hier mit im Spiel gewesen; deshalb gebührt uns nicht zu richten oder anzuklagen, wohl aber zu erschrecken vor der Tragweite schlechter oder — versehlter Entscheisdungen"13). Es läßt sich nicht leugnen: Auch die Erweckung in Minden-Ravensberg blieb von dieser Bermengung, die zeitzgeschichtlich bedingt ist und einem einzelnen nicht als Schuld zugerechnet werden kann, nicht unberührt. Im ganzen hielt man den Kurs von E. B. Hengstenberg<sup>14</sup>), dessen "Evangelische Kirchenzeitung" bei den Auseinandersetzungen mit dem Katiosnalismus und Liberalismus führend war.

Aber niemals hat Volkening vergessen, daß die Gemeinde Christi die Gemeinde unter dem Kreuz ift. Er mußte, wie er sich auszudrücken pflegte, von der "steigenden inneren und äußeren Keindschaft und Keindschaftsäußerung gegen die Gläubigen". Das Evangelium schließt Scheidung und Entscheidung in sich. Selbst in den Reihen seiner Amtsbrüder fand Bolkening viel Widerstand. Wegen einer in Gütersloh 1832 gehaltenen Predigt, die das Thema hatte: "Der fortwährende, ja zunehmende Widerspruch gegen den Herrn Jesum als das bedenk= lichste Zeichen der jüngst verflossenen Zeit, auch des verflossenen Jahres", hatte er sich vor seiner vorgesetzten Behörde zu verantworten. Deutlich sah er, vor allem in späteren Jahren, die bevorstehende Sichtung voraus: "Pastoren und also auch ihre Frauen werden in den Schlachten, welche bevorstehen, auf scharfe Ecken zu stehen kommen ... Die Zeit rückt ja scheinbar näher, wo auch die Auserwählten in Gefahr kommen, verführt zu werden"15).

Es könnte über Bolkenings Kampf gegen das verwäfferte rationalistische Gesangbuch seiner Zeit oder über seine Mitwirkung bei der Gründung des evangelischen Gymnasiums in Gütersloh manches gesagt werden. Bei Kirchentagen und Visitationen bis nach Ostpreußen hin wußte man seine Mitarbeit zu schäßen. Die Aeußere Mission, besonders die Kheinische im

Wuppertal, hatte an ihm einen einflußreichen Freund. In sei= ner Heimat hielt er die ersten Missionsstunden und Missions= seste. Seine "Kleine Missionsharse" wurde nicht nur in West= falen viel benutzt. Das auf seine Anregung entstandene "Evan= gelische Monatsblatt" setzte sich schnell durch.

Wenn wir aber in das Innerste von Volkenings Wirksamkeit eindringen wollen, haben wir vor allem auf seine Predigttätigkeit einzugehen.

Im Unterschied zu dem ihm nahestehenden Theodor Schma= lenbach (1831-1901), dem letten großen Erweckungsprediger Minden-Ravensbergs, hat Volkening verhältnismäßig wenig Literarisches hinterlassen. Das mag mit der ihm eigentümlichen Scheu, etwas zu veröffentlichen, zusammenhängen. Zwar gab er das "Evangelische Monatsblatt" und die "Evangelisch-luthe= rischen Zeugnisse" mit heraus, überließ es aber anderen Mit= arbeitern, dafür zu schreiben. Nur in den Anfangsjahren seiner Tätigkeit scheint er einige Predigten veröffentlicht zu haben. Später nahm er auch davon Abstand. So liegen aus den darauffolgenden Jahrzehnten nur Predigtdispositionen und =nach= schriften vor. 1933 brachte der langjährige Mitarbeiter Vater Bodelschwinghs, Missionar W. Heienbrok in Bethel, der selbst aus der Gemeinde Jöllenbeck stammt und von dort viel Verständnis für die große Zeit Minden-Ravensbergs mitgebracht hat, zehn Predigten Volkenings, Nachschriften aus den Jahren 1865-67, heraus16). Sie sind also in den letten Jahren der amtlichen Tätigkeit Bolkenings gehalten und wahrscheinlich zumeist von seinem ältesten Sohn Bernhard nachgeschrieben.

Hiermit werden vier Predigten Volkenings vorgelegt, die als verschollen galten und seit Jahrzehnten im Buchhandel versgriffen waren: seine Abschiedspredigt in der Kirche zu Schnatshorst, seine Wahls und Antrittspredigt in Gütersloh und eine Weihnachtspredigt vor derselben Gemeinde<sup>17</sup>).

Sie gehören zu den wenigen Predigten, die er selbst mit ausdrücklicher Nennung seines Namens veröffentslichte. Es sind Predigten über zentrale Texte: Offb. 3, 20; Hebr. 13, 8; 2. Kor. 13, 13 und Luk. 2, 1—14. Die Predigt über Hebr. 13, 8 ist zugleich als Konfirmationsansprache gedacht. Sie

und die Weihnachtspredigt über Luk. 2 sind zudem als Zeugnisse für den erwachenden Missionseiser interessant.

Wer davon weiß, wie oft nach Volkenings Predigten gefragt wird, und sich in einer stillen Stunde in diese Predigten vertiest, versteht auch, daß sie veröffentlicht werden und dadurch erhalten bleiben. Dabei wollen wir Rotherts Bemerkung nicht übersehen: "Natürlich gehörte zu dem vollen Eindruck der Volkeningschen Predigten, daß man sie aus seinem Munde hörte"<sup>18</sup>).

Diese Predigten sind in den Jahren 1826—28 gehalten worsden. Sie stammen also aus der Anfangszeit der Erweckung in Minden-Ravensberg und haben zum Erwachen des neuen geistlichen Lebens beigetragen.

Nach dem Kanzelgruß beginnt Volkening seine Predigt in der Regel mit einer mehr allgemeinen Einleitung, die er vereinzelt in eine Liedstrophe oder ein Baterunser oder mit beiden ausklingen läßt. Jedesmal wird die Einteilung sorgfältig mit Thema, Teilen und Unterteilen angegeben. Aber das Formale ist ihm nur Mittel zum Zweck, wenn ihm auch eine gewisse Neigung zu kunstvoller, ja zuweilen gekünstelter Disposition nicht fern liegt. Die Ausdrucksweise mutet uns Heutige östers zu begrifflich und weitschweisig an. Lange Säze kommen östers vor. Manchmal wendet sich Bolkening, wie das auch bei anderen Erweckungspredigern beobachtet werden kann, an das Gefühl. Hier mag eine Einwirkung des zur Komantik neigenden Zeitzgeistes vorliegen.

Die Prediger der Aufklärung hatten sich "wenig oder gar nicht" an die Texte der Bibel gebunden. Man legte die Texte nicht aus, sondern benutzte sie "als eine Art Borspruch"19). Das war auch in Volkenings Heimat das dis dahin Uebliche. Er aber gab sich große Mühe, in den jeweiligen Text einzudringen und ihn für das Leben auszuschöpfen. — Verhältnismäßig sparsam verwendet er in diesen Predigten Bilder und Gleichnisse. Große Freude hat er an Wortspielen. Besonders auffallend ist die Länge dieser Predigten.

Woher ist ihre gewaltige Wirkung, die wir Heutigen uns kaum noch vorstellen können, zu erklären? —

Ein Zeitgenosse Volkenings, A. Tholuck in Halle, hat in feiner kurzen homiletischen Anweisung, die seine eigene Bredigtweise gut beleuchtet, gefordert: "Die Predigt muß eine Tat des Predigers auf dem Studierzimmer, sie muß abermals eine Tat sein auf der Ranzel"20). Auch Bolkening wußte, daß seine Predigten zweimal geboren werden mußten: in der Stille der Studierstube und auf der Kanzel. So konnte bei ihm keiner "nebenhergehen". Das ganze Sichhinwenden zu Christus klang durch seine Berkündigung hindurch. Mit dem erwecklichen Charakter dieser Predigten hängt ihre persönlich seelsorgerliche Zuspitzung eng zusammen. Wir wollen noch einmal Tholuck reden laffen: "Ein gerechter Borwurf, den man vielen Predigten macht, ist unter anderm der, daß sie gar zu allgemein sind, daß sie nicht an wendbar find auf das innere und äußere Leben eines jeden. In das Herz der Leute sollten sie fahren wie der Blit; so aber sahren sie über die Herzen der Leute hin, hoch wie die Wolken über ihre Häupter und laffen keine Spur nach sich." An anderer Stelle schreibt er: "Wie manchmal ziehen auch Ropf und Herz auf verschiedenen Stragen! Wie manchmal bleibt die Wahrheit an sich in dem obersten Dachstübchen wohnen, ohne als eine Wahrheit für mich in die Wohnstube des Herzens einzuziehen! Ebenso gewiß, als es für die geistliche Rede einen Weg vom Kopfe in das Herz gibt, eine mittelbare Einwirkung auf das Gefühl und durch dasselbe auf den Willen, ebenso gewiß gibt es auch eine Straße, die vom Herzen nach dem Ropfe führt, eine unmittelbare Bewegung des Gefühls und dadurch des Willens und des Denkens"21).

Diese Wirkung auf Herz und Gewissen war es gerade, die Bolkening vorschwebte: "In die Taseln der Herzen zu schreiben, ist die echte Schriftstellerei." Nach seiner ganzen Glaubensshaltung konnte er diese Wirkung nur als ein Geschenk von oben ansehen. Daß ihm dies in reichem Maße geschenkt worden ist, braucht nicht erst aussührlich bewiesen zu werden.

Schon von Volkenings Ordinations- und Antrittspredigt in Schnathorst im Herbst 1822 urteilte einer der assistierenden Pastoren, er habe noch nie von einer Predigt einen so starken Eindruck bekommen<sup>22</sup>). Das Hauptanliegen dieser Predigt, die nicht mehr erhalten ist, wiederholt Volkening, als er sich am 11. Februar 1827 von seiner damaligen Gemeinde verabschiedet, um nach Gütersloh überzusiedeln: "Ihn, den Gekreuzigten, auch für euch Gekreuzigten", sprach ich, "will ich euch predigen, will sein Kreuz euch vorhalten, vormalen hier und überall, wo ich mit euch in Berührung komme... Und wieset ihr es hier oder da zurück, will ich es euch noch zuletzt vor eure Krankens und Sterbelager tragen, ob ihr nicht vielleicht da noch in der größten Not, in der Todesnot, das Kreuz Christi umfassen wollt und euer Seil suchen in dem, der auch für euch daran verblutete..."

Das entscheidend Neue in Volkenings Verkündigung ist damit noch nicht genügend herausgestellt. Die Aufklärung bot öde Moralpredigten. Das Wesentliche der biblischen Verkündigung wollte man nicht. Man meinte, der daniederliegenden Predigt durch allerlei Anleihen aushelsen zu können. So übernahm man von der zeitgenössischen Poesie, was man eben übernehmen konnte. Wieviel "Morgenröten, Sternenschimmer, Bollmonde, Blütenmeere, Liebes- und Freundschaftsgrüße, Nacht- und Grabesgedanken" und andere Sentimentalitäten mögen damals auf den Kanzeln immer wieder zitiert worden sein! So wurde aus dem Prediger ein Kanzelredner, aus der Gemeinde ein Publikum<sup>23</sup>). Man ließ die Verkündigung des lauteren Evangeliums verkümmern und schob sie als überholt beiseite.

Im Unterschied zur Aufklärung geht es Volkening um das Zentrum. Die Botschaft von Christus, die er der Gemeinde verkündigen möchte, foll klar hervortreten. Auch diese Predigten aus den Anfängen der Erweckungsbewegung in Minden-Ravensberg sind zutiefft Christusverkündigung. Sie wollen nichts anderes als Jesus Christus, den Gekreuzigten und Auferstandenen, verherrlichen und die Botschaft von Günde und Bnade verkünden. "In seinem Kreuzestode liegt so recht eigentlich der Kern und die Kraft seiner Mittlerschaft und der Grund unferer Erlösung." Bolkening sieht die Zeichen einer neuen Zeit, der mehr und mehr zunehmenden Erweckung: "Fängt man ja doch wieder an, auf den Lehrstühlen der hohen Schulen und Universitäten nicht blok seine göttliche Lehre, sondern auch seine göttliche Person zu lieben, wobei man oft einen gefährlichen Unterschied machte, und von Jesus Christus dem Gekreuzigten zu zeugen ... " (aus der Abschiedspredigt in Schnathorst).

Damit stehen wir bei seinem eigentlichen Anliegen. Er will alle in die freie Gnade Gottes in Christus verkündigen. Dabei ist ihm das Evangelium Bußruf und Gnadenwort zugleich. M. a. W.: Hier wird die Rechtsertigung des Sünders allein aus Gnaden um Christi willen auf den Leuchter gestellt und ihm die ihm gebührende "zentrale Stellung im Glauben und im Leben der Kirche, in der Rechtgläubigkeit und in der Frömmigkeit" (Eduard Thurnensen) wiedergegeben, wobei sich die Presdiger der Erweckung nur als ganz geringe Handlanger wußten.

Gewiß hat Bolkening immer wieder zur Buge aufgerufen. "Bas hilft es denn auch, immer um den Nagel herumzuhäm= mern, davon dröhnt er nur noch loser, oder auch wohl mal daran zu schlagen, davon verbiegt er nur!" Mit gewaltigem Ernst konnte er den fordernden Willen Gottes verkündigen. Das Gesetz bleibt "die Eingangspforte des Weges Gottes" zu den Menschen; ohne das Gesetz wird das Evangelium nicht verstanden. Bolkening kennt die Bedeutung des Gesetzes auch für den Wiedergeborenen. Durch seine Tätigkeit entstand in den Gemeinden, zumal in Jöllenbeck, wo er von 1838 -1869 amtierte, eine feste kirchliche Sitte, die sich 3. I. bis heute erhalten hat. Die kirchliche Erziehung der Gemeinden, auf die er stets sein Augenmerk richtete, förderte ihre Sammlung um Wort und Sakrament. Es wäre aber einseitig, ihn nur als ernsten Bußprediger zu würdigen. Wie weiß er gerade durch das Angebot der Gnade zu locken! Auch das Gesetz ift ihm von der Berkündigung der Enade umschloffen. Die Predigten von dem Bekreuzigten waren ihm "schon an und für sich" Bußpredigten24). Mit Recht kann man ihn einen "Zeugen reformatorischen Glaubens" nennen. —

Ebenso ist der streng biblische Charakter dieser Predigten zu rühmen. Seine Vertrautheit mit Bibelworten und sein Einsdringen in die Heilige Schrift treten stark hervor. Auch hier unterscheidet er sich von den Predigern der Ausklärung. Sie sprachen mit voller Absicht nicht mehr die Sprache der Bibel. Was von anderen Predigten der Erweckung gelegentlich gesagt werden konnte: "In Gedanken, Gestalten, Worten der Bibel gehen sie einher"25), gilt besonders von den seinigen. Alle Fundamentalartikel seiner Kirche gründen sich bei ihm auf die

Heilige Schrift. Chrifti Leiden und Sterben, die Kraft seines vergossenen Blutes zur Vergebung der Sünden und seine Aufserstehung sind das Herzstück seiner Verkündigung.

Davon künden auch die vorliegenden Predigten, etwa die Weihnachtspredigt über Luk. 2, 1—14: "... Ein Werk ewig tieser Anbetung schon wär' es gewesen, hätte er sich herabgelassen — denn ein Herablassen würde es immer sein, wär' er auch nur zum ersten Engel geworden —, hätte er sich herabgelassen, von einem Weibe geboren, Mensch zu werden vor dem Sündensfalle oder bei nicht erfolgtem Falle, um auf irgendeine andere Weise Freude zu bringen. Aber o was wäre es dennoch gewesen gegen den jezigen Zweck seines Rommens, nun er uns erlöste von der Sünde — laßt's uns vor Freude wiederholen! —, von der Sünde, vom Tode und von der Gewalt des Teufels, nicht mit vergänglichem Gold oder Silber, auch nicht mit dem besseren Golde und Silber seiner Lehre und seines Beispiels, sondern, was mehr ist, mit seinem heiligen, teuren Blut, mit seinem unschuldigen Leiden und Sterben?"

Daß die Aufforderung zur "perfönlichen Erfahrung", wie sie sich gelegentlich in Volkenings Predigten findet, zu einer gewissen Beobachtung der individuellen Glaubensstärke verleiten konnte, muß zugestanden werden²6). Aber tatsächlich gründet er sich nicht auf sein eigenes Glaubensleben, sondern nur auf Christus, der für ihn allein die Wahrheit und das Leben ist.

Eine gewisse Vorliebe für Zinzendorf hat ihn durchs Leben begleitet. Her geht er mit Bodelschwingh zusammen. Dabei ist aber nicht zu übersehen, daß es gerade Zinzendorfs Anliegen war, zum Ausdruck zu bringen, "wie ganz und gar unser Seilaußerhalb unseres Fühlens und Denkensliegt"27). Das zeigen etwa seine Berliner Reden über den zweisten Artikel. Auch für Bolkening gründet sich die Glaubensgewißheit allein auf den Zuspruch des göttlichen Wortes, das Christi Kreuz und Auserstehung zum Inhalt hat.

Wohl betont er den Ernst der Heiligung. Als Beispiel sei wieder eine Stelle aus der vorhin erwähnten Weihnachtspredigt angeführt: "Wer in dem stillen, heiligen Bethlehem gewesen ist, wer die Wunderdinge, die dort geschahen, an sich selbst erfahren hat, wie könnte der auch noch Gefallen sinden

an der unheiligen Welt und ihrem eitlen Ergößen? Mit dem Heiligen Christ empfängt man ja auch ein heiliges Herz. Wie sollte man nun nicht auch wachsen in der Heiligung von Tag zu Tag! Sind die Sünden erst vergeben, so kannst du auch heilig leben, und wo Vergebung der Sünden, wo Heiligung des Herzens ist, da ist auch Leben und Seligkeit, da ist Friede und Freude im Heiligen Geist." Aber als den einzig tragenden Grund des Heils kennt er nur die Enade. Die Rechtsertigung schließt auch bei ihm die Heiligung ein.

Aufs Ganze gesehen, hat F. A. Schumann recht: "Der Geist der Heiligen Allianz war nicht resormatorischer Geist, wie auch das Verständnis der Gottesgabe der Resormation nicht die starke Seite der Erweckungsbewegung war, welche nur an wenigen Punkten bis zu diesem Quell vordrang"28). Indessen ist es nicht angängig, die Erweckungsbewegung in ihren mannigsaltigen Erscheinungssormen über einen Leisten zu schlagen. Auch die Erweckungsbewegung in Minden-Ravensberg hatte ihr bestimmtes Gepräge. Ihr sehlte keineswegs das Verständnis für die "Gottesgabe der Resormation". So konnte ein Theodor Schmalenbach einen besonderen Vorzug der Erweckung in Minden-Ravensberg hervorheben. Sie stelle, wie er meinte, im Unterschied zu anderen Gegenden, die auch von dem neuen Leben ersäßt waren, die Predigt von der Rechtsertigung allein aus Gnaden beherrschend in den Mittelpunkt<sup>29</sup>).

Der erweckliche und persönlich-seelsorgerliche Charakter dieser Predigten, ihr ungeheurer Ernst und die Bollmacht, mit der Bolkening die Rechtsertigung aus Gnaden allein verkündete, ließen aufhorchen. Sier bewahrheitete es sich: "Nicht das tut's immer, was einer sagt, sondern vielmehr, wer es sagt." Biele Gemeindeglieder und Pastoren wurden innerlich überwunden. Andere wenige stellten sich um so seindseliger. So sind Bolkening manche Anseindungen zuteil geworden.

Aber nichts kann ihn an dem hohen Auftrag des chriftlichen Predigtamtes irre machen. Der Prediger des Evangeliums ist ein Gesandter, dem ein ganz bestimmter, einzigartiger Auftrag zuteil geworden ist. So sagt Volkening in seiner Antrittspredigt in Gütersloh: ".. Wer ein Bischofsamt begehrt, begehrt ein köstlich Werk und deswegen köstlich und ausgezeichnet, weil

es ein so notwendiges, dem Wesen des Christentums eigentüms liches Amt ist, weil es seinem Ursprung nach göttlich und somit seinem Wesen nach heilig ist, weil es einen so herrlichen Gegenstand hat zu verkündigen, Christum den Gekreuzigten und sein Heil, und eine so herrliche Quelle, daraus zu schöpfen, das Wort Gottes..."

Mur geistbegabte und betende Zeugen sind wirkliche Herolde Jesu Christi. Der Prediger des Evangeliums hat sich gerade im Gebet als Diener Gottes zu erweisen: "Das Gebet eines Seelsorgers für seine Gemeinde muß ihm so wichtig sein — o wäre es das nur immer! — als alle übrigen Berrichtungen seines Amtes. Denn auf den Betkammern wird wahrlich oft mehr ausgerichtet, als in die Augen fällt und hier kund wird." Alles Gemachte und Gekünstelte ist zum Unsegen. In der Predigt über 2. Kor. 13, 13 erklärt Bolkening: "Jeder sollte nur da und das reden, wo und was er wirklich glaubt, und sonst lieber schweigen. Denn reden von einer Sache und besonders von der Sache Jesu Christi, die man nicht glaubt und daher auch nicht kennt, ist ost schlimmer als schweigen, so schlimm das übrigens auch sein mag."

Hier hat er sich bei aller Wertschätzung der Ordination und Berufung (Vokation) ein wichtiges Anliegen des Pietismus zu eigen gemacht; man denke etwa an Philipp Jakob Spener30). Es scheint mir kein Zufall zu sein, daß aus dem Kreise der Volkening nahestehenden erweckten Pastoren, nämlich aus der Feder des Generalsuperintendenten der Neumark Theodor Braun (1833—1911), der von 1859—84 das Amt des Gymnafial= pfarrers am evangelischen Gymnasium in Gütersloh bekleidete. eine Schrift über dieses Thema erschien: "Die Bekehrung der Bastoren und deren Bedeutung für die Amtswirksamkeit"31). Braun stellt hier die These auf: "Der Eindruck, den die per= fönliche Seelenstellung des Pastors macht, ist vorbereitend für feine Berkündigung, entweder bahnbrechend oder die Herzen verschließend." Der Behauptung eines heutigen Theologen (Emil Brunner): "Nur der kann wahrhaft das Wort ausrichten, der selbst davon ergriffen und dadurch auch verwandelt ist", hätten die Pastoren der Erweckung zugestimmt. Hier gingen sie mit der lebendigen Orthodoxie früherer Zeiten, ja auch mit dem

Pietismus zusammen, ohne allerdings ein bestimmtes Bekehrungsschema aufzustellen. Sie wußten aber von der "persönlichen Lebensverbindung mit dem auferstandenen Herrn" und von dem "Wissen um das persönliche Gerusensein in seinen Dienst".

Die Predigtweise einer glatten, selbstgenugsamen Rechtsgläubigkeit genügte ihnen nicht. Dem erweckten Lutheraner Bolkening war es ein inneres Anliegen, die rettende Barmsherzigkeit Gottes einem stagnierenden Kirchentum und einer rationalistischen Pfarrerschaft zu bezeugen.

Dabei dürfen wir ihm die Erkenntnis zutrauen: "Weder die reine Lehre als Bestand noch die persönliche Gläubigkeit als Zustand dürsen so verabsolutiert werden, als ob ihre Verselbsständigung die Gemeinschaft des Leibes Christi zu wahren oder zu garantieren vermöchten." Gerade diese unumgängliche Spannung zwischen reiner Lehre und persönlicher Gläubigkeit — nicht als "menschliche Möglichkeiten", sondern als Wirkungen des lebendigen Wortes Gottes — scheint mir ein besonderes Merkmal der Erweckung in Minden-Ravensberg zu sein<sup>32</sup>). —

Wir sprachen schon von der Ausschlieflichkeit und bewuften Einseitigkeit, mit der die Prediger der Erweckung sich ihrem Amte und dem Dienst der Kirche widmeten. Mit dem Rieler Klaus Harms, dessen 95 Thesen vom Jahre 1817 ihn mährend feiner Studienzeit in Jena zum Aufhorchen brachten, hätte Volkening sagen können: "Mein Predigtamt, das allein ist mein Leben gewesen. Auf mein Amt habe ich alles bezogen, in mein Amt habe ich alles gezogen, was ich erreichen konnte"33). Hierbei ift wiederum wie bei dem Inhalt seiner Verkündigung das Wörtchen "allein" zu unterstreichen. Einmal schreibt Volkening, als er Grund zum Seufzen hatte, weil man ihm manches aufpackte: "Wenn man nur leben und predigen darf! Solange wir das dürfen, wollen wir von Blück sagen, dem Herrn gegen= über von Gnade!" So war er immer und ganz und gar von feinem Auftrag als Prediger beherrscht und ausgefüllt34). — Bezeichnend für den Prediger Volkening ift folgender Zug: Am vorletten Sonntag vor seinem Ende setzte er sich noch ein= mal vor sein Harmonium mit den für ihn charakteristischen Worten: "Ich will den Pastoren, die heute predigen müssen, den rechten Ton angeben." "Und dann", so fährt der Bericht= erstatter fort, "hat er den Choral gespielt (den letzten in seinem Leben): Wach auf, du Geist der ersten Zeugen." —

Wenn sich auch in formaler Beziehung Volkenings Predigtweise in manchem wandelte, die Ausdrucksweise natürlicher,
freier, beweglicher wurde und die Predigten durch Kürze und
Strafsheit gewannen, sowie die oft unbewußte Einwirkung auf
das Gefühl zurücktrat, so liegen doch in diesen vier Predigten
die Grundzüge der ihm eigentümlichen Predigtweise vor. Mehr
und mehr lernte er, wie der ehemalige Müllerlehrling und
Bauernknecht Klaus Harms ein Mann aus dem Bolke, nicht
nur den Ton des Bolkes zu treffen, sondern vor allem in immer
neuer Beise der Gemeinde die Rechtsertigung des Sünders
allein aus Gnaden um Christi willen zu bezeugen35). Nach einer
Predigt Bolkenings in Berlin äußerte der große Geschichtsforscher Leopold von Kanke zu seinem Sohn: "Ich muß gestehen, daß mir nie eine edlere, volkstümlichere Beredsamkeit
begegnet ist."

Es war aber nicht nur Volkenings natürliche Begabung, seine "strömende Beredsamkeit" und die Bolkstümlichkeit seiner Sprache, sondern in erster Linie die Tatsache, daß er die freie Gnade Gottes aus der Schrift heraus in der Kraft und Vollmacht des Heiligen Geistes verkündete, die die Menschen anzog<sup>26</sup>). Sie spürten es, wie sehr das Leben dieses Mannes, der von Natur schüchtern war und sich am liebsten in den Hintergrund zurückzog, vom Evangelium her bestimmt und ausgefüllt wurde.

Wenn man von Predigten der Erweckung gesagt hat, es offenbare sich darin eine gewisse Weltserne, weichliche Stimmung und Gesühlsmächtigkeit<sup>37</sup>), so dürfte das erste und zweite Moment jedenfalls für Volkenings Predigten nicht zutressen, weder für die Ansangszeit noch für später. Die Art und Weise, wie er seine Predigten vorbereitete, half ihm, diese Gesahren zu sehen.

Wie andere wirksame Prediger seiner Zeit schöpfte er aus der praktischen Gemeindearbeit, besonders aber aus der Heisligen Schrift und der Verbindung mit Gott im Gebet. "Konskret", mahnt Tholuck, "foll der Prediger sprechen, aus der Ges

meinde und nicht von außerhalb der Gemeinde, zu der Gemeinde"38). Wie etwa die an seine Angehörigen gerichteten Briese zeigen, in denen er höchst anziehend das Persönliche mit dem Gemeindlichen zu verbinden weiß, lebte Volkening mit den Seinen ganz und gar in und mit der Gemeinde. Bei der Vorbereitung seiner Predigten leitete ihn immer wieder die Frage: "Was heißt Gott mich der Gemeinde in ihrer besonderen Lage sagen?" Was er an seelsorgerlicher Einsicht im Lause der Woche gewann, kam ihm bei seiner Predigtarbeit am Sonntag zugute.

Je älter er wurde, desto mehr Abstand gewann er aber von den Kommentaren und Bibelwerken. Das einfache Bibellesen wurde ihm immer wichtiger. Es sei wesentlich, "sich aufs Selbst= finden zu legen, das Ohr hinhalten lernen an das Wort der Schrift, um zu hören, was fie felbst nach ihrem nächstliegenden Sinne (und eigener Tageserfahrung) fage, nicht, was fie nach gewohnten erbaulichen Gesichtspunkten oder gangbaren Auslegungen fagen foll". Zu seinen Freunden, die sich von ihm beraten lassen wollten, äußerte er gelegentlich: "Die Grundgedanken und Entwürfe meiner Bredigt werden meist auf mei= nen Amtsgängen und auf meiner Studierstube geboren. Nachdem ich diese niedergeschrieben habe, pflege ich meine Hände darüber zu falten und zu sprechen: Herr, hier ist das Gerippe; nun laß du das Fleisch darüber wachsen. Sie schlafen dann mit mir ein, erwachen mit mir wieder auf dem einsamen Lager und beschäftigen mich am Morgen, bis ich die Hand auf den Drücker der Tür lege und zur Kirche gehe." So beanspruchten ihn seine Predigten stets, alles andere war ihm "Kinderspiel am Wege"39).

Bolkening entfaltete eine gewaltige Predigttätigkeit. Schon bald reichte in der Kirche zu Schnathorst der Raum nicht mehr aus, die Zuhörer zu sassen. Wehnlich war es später in Gütersloh und Jöllenbeck, wo Bolkening das eigentliche Feld seiner Tätigkeit sand. Hier wurde durch seine Berkündigung nach und nach "das Wort Gottes in der Gemeinde die für alle Lebensverhältnisse bestimmende Macht". Manche Auswärtigen durchwandersten eine Nacht, nur um einen Stehplat in der Jöllenbecker Kirche zu erobern. Hier ging ihnen etwas auf von der Wirklichkeit Christi und seiner Gemeinde. So ist es vor allem vielen seiner Konsirmanden ergangen, denen er sich auch nach der Eins

segnung mit besonderer Liebe widmete<sup>20</sup>). Durch den Unterricht, den er ihnen erteilte, und die sog. Kinderlehre am Sonntagnachmittag, die er höchst anregend und gehaltvoll zu gestalten wußte, gewann er zugleich die Herzen der erwachsenen Gemeindeglieder. Aber nicht nur in diesen ravensbergischen Gemeinden, auch auswärts auf meist stark besuchten Festen der Aeußeren und Inneren Mission, die von Ansang an "Quellpunkte des neuen Lebens" waren, sowie bei Kirchenvisitationen, zu denen man ihn gern hinzuzog, schlugen seine geistesmächtigen Zeugnisse ein.

Deswegen kann Bolkening als Prediger kaum überschätt werden. Ein Kenner der Kirchengeschichte des 19. Jahrhunderts (G. Ecke) wagt zu urteilen: Das 19. Jahrhundert habe keinen Wann aufzuweisen, "welcher an geschlossener Konzentration auf die spezisisch religiösen Aufgaben des geistlichen Amtes, sowie an Gewalt und Tiese unmittelbaren persönlichen Wirkens" ihm zur Seite gestellt werden kann. Auch von ihm gilt wie von seinem Zeitgenossen, dem Württemberger Ludwig Hofeacher: "Er hat seine Stimme wie eine Posaune erhoben..., aber seine Stimme hatte einen so hellen, einen so Mark und Bein durchschneidenden deutlichen Ton, daß sie weit und breit vernommen wurde..."<sup>41</sup>).

Dabei übersah Bolkening nicht, daß sich im Leben der Kirche das Praktische nicht vom Theologischen trennen läßt. Er wußte von dem wichtigen Dienst, den die theologische Wissenschaft der Berkündigung der Kirche zu leisten hat. Roch im Ruhestande, den er als Dreiundsiebzigjähriger antrat, war er darauf bedacht. fich ernsthaft mit theologischen Fragen auseinanderzusetzen. So mühte er sich z. B., in des Erlanger Dogmatikers F. H. Frank "System der driftlichen Gewißheit" einzudringen und die Schriften des dänischen Denkers Sören Rierkegaard und des schwäbischen Biblizisten Johann Tobias Beck recht zu verstehen. Oft dachte er an seine eigene unzulängliche Studienzeit zurück. Un einen seiner Söhne, die ihn immer wieder mit theologischer Literatur versorgten, schrieb er gelegentlich: "O märe ich jung wie Du und hätte Schule gehabt wir Ihr!... Das alles möchte ich mit einem Mal verschlingen. Hätte ich das in früheren Jahren gekannt und gekonnt!"42)

Im übrigen war und blieb Volkening ganz und gar Mann der kirchlichen Praxis. Erst allmählich haben sich die Kirchen= historiker daran gewöhnt, seinen Namen zu nennen. Das mag mit daran liegen, daß seine äußere Stellung nicht besonders in die Augen sprang. Auch ist er in der theologischen Wissenschaft nicht weiter hervorgetreten. Seine Wirksamkeit war ganz und gar auf die Gemeinde gerichtet. Um so mehr aber scharten sich schon früh die Pastoren um ihn. Sie sahen ihn als Wegweiser zu neuem geiftlichen Leben an und lernten von ihm als Brediger. Kurz nach seinem Abscheiden im Juli 1877 schrieb ein ihm nahestehender Pfarrer, einer der hervorragendsten Geiftlichen Minden-Ravensbergs (Schmalenbach?): "Daß wir ihn noch unter den Lebenden wußten, so fern er uns auch gerückt war durch sein Alter und seine Zurückgezogenheit, war noch immer bedeutungsvoll und wichtig. Aus allen den Zwergen, die Ravensberg nun aufzuweisen hat, sett sich kein Riese zusammen; wir alle aber leben von seiner Hinterlassenschaft, und selbst die kleine Münze, die ihm unbeachtet entfiel, hat viele reich gemacht"43).

Wenn auch die kirchlichen Verhältnisse eine große Wandlung erfahren haben, so hat Volkening ohne Zweisel als Prediger der Gegenwart noch viel zu sagen. Sein Wirken ist ja in der Gegenwart noch spürbar. Er gehört zu den großen, aus dem Worte Gottes schöpfenden Zeugen unserer Kirche. Das beweisen auch die hier mitgeteilten Predigten.

Ihm ging es alle in um die Rechtfertigung des Sünders aus Gnaden, die er als erster in seiner Heimer Heimer Zeit der geistlichen Dürre wieder zu Ehren brachte. Das, was er gewollt, haben in ihrer Weise Friedrich von Bodelschwingh und Theodor Schmalenbach aufgenommen und fortgesetzt. Beide wußten von dem Segen der Erweckung, in deren Ansangszeit Bolkening noch ganz einsam dastand. So konnte Bodelschwingh sagen: "Es gibt eine eigene Art von Professoren der Theologie im Ravensberger Lande, nämlich manche einsachen Bauersleute, die, in kleinen biblischen Versammlungen das Wort ergreisend, schon manchen Kandidaten der Theologie das Geheimnis des Himmelreiches besser aufgeschlossen, als ihnen dies von ihren Professoren auf den Hochschulen bisher geschehen war"44).

Bethel und zahlreiche andere Anstalten der Inneren Mission in Minden-Ravensberg sind eine sichtbare Frucht der Erweckung. Was an lebendiger Kirchlichkeit und an Liebe zur Aeußeren Mission heute in den Gemeinden des Minden-Ravensberger Landes lebendig ist, hängt mehr oder minder mit der Erweckung zusammen, ist also weithin ein Erbe aus der Zeit der Erweckung.

Uns Heutigen aber, zumal in Bolkenings westfälischer Seismat, fällt die Ausgabe zu, sein Erbe nicht nur zu wahren, sons dern durch die Besinnung auf Gottes Wort und Geist zu neuem Leben zu gestalten. Die Bertiefung in diese auf Gottes Wort gegründete kirchliche Erneuerungsbewegung, die ihr "theoslogisches Gesicht" erst allmählich gewann, kann uns ein Ansporn sein, in das Geheimnis der freien Gnade Gottes, so wie die Heilige Schrift sie versteht, tieser einzudringen.

Bie die Erweckung Minden-Ravensbergs, vorab ein Johann Seinrich Bolkening, ein besonderes Geschenk an die Kirche jener Zeit war, so wird neues geistliches Leben immer ein Geschenk aus der Söhe bleiben.

"O ihr Männer mit vollem Herzen, Chrysoftomus und Augustinus, Heinrich Müller und Harms" — wir fügen hinzu: und Bolkening —, "euer Lebensodem" — der des Heiligen Geistes — "komme wieder über unsere Predigten!"45)

#### I.

# Gast= und Wahlpredigt über Ofsenbarung Joh. 3, 20. Gehalten am 27. August 1826 in der Kirche zu Gütersloh.

Wo und wann der chriftliche Religionslehrer und Prediger auch auftreten mag, sein heiliges Werk zu treiben, nämlich Buße zur Vergebung der Sünden im Namen des Herrn Jesu Christi zu predigen, (als) worunter doch das Ganze seines heiligen Werskes summarisch begriffen liegt, wo und wann er auch so auftreten mag, tritt er nur wirklich dam it auf, so ist er überall in seinem Felde, o und in einem Felde, wo Arbeit die Menge!—Mag es dann vor seiner eigenen ihm besonders überwiesenen Gemeinde sein oder vor einer fremden, ihm unbekannten, mag es geschehen zu rechter Zeit oder zur Unzeit, die unbekannte Gemeinde wird (als) eine doch bekannte, die Unzeit wird rechte

Zeit, wenn er dies heilige Werk treibt. So tritt auch jetzt, meine Zuhörer, vor euch ein Unbekannter auf, aber in der Absicht, euch bekannt zu werden.

Möchte es nur in vieler, ja in aller Herzen lauten: und schon bekannt, unbekannt und doch bekannt, wenn du nur kommst. hier zu predigen, wie wir's gewohnt find, das lautere Wort Gottes nach seiner Haupt= und Grundwahrheit: Jesus Christus, der eingeborene Sohn Gottes, ist gekommen zu suchen und selig zu machen, was verloren war, hat auch durch sein blutiges Leiden und Sterben eine ewige Erlöfung erfunden und ift noch immer recht eifrig bemüht, dieses Erlösungswerk bei allen Geelen zustande zu bringen. Wenn du so kommst, dann doch bekannt! O und daß der Unbekannte so als ein doch Bekannter von euch möge aufgenommen werden! Diesen meinen Bunsch wollte ich ja eben dadurch zu erkennen geben, daß ich diese Forderung selbst euch in den Mund lege und an mich richte. Denn wie könnte, wie dürfte ich anders als so kommen: wie darf jeder Berkündiger des Evangeliums anders als mit dieser Brundwahrheit der Heiligen Schrift kommen, womit alle anderen stehen und fallen, die es ja eben ist, woran wir erkannt und bekannt werden als Bekenner des Namens, in welchem wir allein nur können und follen selig werden. So laßt uns denn gegenseitig dadurch auch (als) doch Bekannte werden, ich euch und ihr mir, daß ich es euch gestehe und bekenne und ihr durch billigendes Anhören mir bekennt, es sei so, er, Jesus Christus allein, sei es, in welchem wir das Heil suchen und finden sollen, dazu in die Welt gekommen, dazu auch wieder aus der Welt gegangen zu seinem Bater zurück; aber dennoch bei uns alle Tage bis an der Welt Ende.

Ja, er selbst ist noch immer so besorglich um unser Heil bemüht, daß er an jeder Tür anklopst (alle Türen sind von Natur verschlossen, darum an jeder Tür) und auffordert, aufsutun und ihn einzulassen mit seinem Heile, da außer ihm kein Heil, sondern nur in ihm Leben und volles Genüge zu sinden seil. Und wahrlich, wenn wir uns sein besorgliches Bemühen um uns so recht vergegenwärtigen, können und dürsen wir nicht anders, als ungesäumt ihm unsere Herzenstür auftun und ihn darin ausnehmen, um das Abendmahl mit ihm zu halten und

er mit uns, [um] in immer innigere, seligere Gemeinschaft und Berbindung zu treten. Um uns dazu ungefäumt zu entschließen, oder wenn wir schon früher zu diesem Entschlusse durch die Gnade Gottes gebracht wurden, um uns darin zu befestigen, laßt uns ihn auch heute von einer Seite betrachten, wo diese seine Besorglichkeit um uns so recht hervortritt!

Du aber, Gott und Vater, öffne unsere Augen, recht zu sehen, rühre selbst unser Herz, recht zu empfinden! Stärke, kräftige, gründe uns auch hierin heute durch deinen Heiligen Geist um Jesu Christi willen! Amen.

Text: Offbg. Joh. 3, 20: "Siehe, ich stehe vor der Tür..." Wenn wir, meine Zuhörer, so manches der Bilder betrachten, welche teils von Jesu Christo selbst, teils von seinen Aposteln gebraucht werden, um sein Verhältnis zu den armen, sündigen Wenschen und sein Werk unter ihnen anzudeuten, so leuchtet aus den meisten derselben seinerseits auf eine ergreisende Weise die innige, besorgliche Liebe zu uns hervor, welche er überall zeigte, und welche ihn zu allem drang, was er tat und litt. Unsererseits aber leuchtet daraus auf eine betrübende Weise eine Undesorgtheit um unsere eigene Wohlsahrt, ja eine Herzenschärtigkeit hervor, welche wir auch überall zeigen, welche uns aber nicht zur Ehre gereicht, noch weniger zu unserem Frieden dient.

Nehmen wir nur gleich als Beleg zu dem Gesagten das Bild von ihm, welches er in dem vorgelesenen Texte selbst von sich aufstellt, so wird uns diese Wahrheit leicht daraus einleuchten können. Denn wer hört und sieht und fühlt bei diesem bildlichen Ausspruche Jesu: "Siehe, ich stehe vor der Tür und klopse an" nicht sogleich dassenige, was bei seinem ganzen Erlösungswerke überall so herrlich hervorstrahlt, das besorglich-liebevolle Bemühen, wie er es stets zeigte, noch zeigt und zeigen wird, uns vom Sündenverderben zu retten und überschwenglich zu besseligen, sein Locken, Ziehen, Mahnen und Bitten aus Liebe und in Liebe? O zu wahr und anziehend, zu erweckend, stärkend und tröstend ist das Bild, als daß wir ihn nach demselben nicht gern und näher betrachten sollten, ihn, den zwar unter jedem Bilde, in jeder Gestalt Herrlichen, selbst in der Gestalt, welche einen Pilatus bewog auszurusen: "Sehet, welch ein Mensch!"—

welche Herrlichkeit unseren blöden Augen aber doch bei diesem und jenem Bilde von ihm eher einleuchtet und anschaulicher wird! Und dazu gehört auch das Bild unseres Textes, nach welchem er vor unserer Herzenstür steht und anklopst, begehrend eingelassen zu werden, um es zu beseligen. Ja, es zeigt uns dies Bild — und darüber laßt uns denn weiter miteinander nachdenken —

das noch fortwährend ungemein große Besmühen Jesu, uns vom Sündenverderben zu retten und überschwenglich zu beseligen.

Laßt uns zu er st dieses Bemühen selbst mal näher ins Auge sassen, um es wirklich als ein so großes kennen und anerkennen zu lernen, und dann sehen, wozu uns diese rührende Wahrheit dienen kann und soll. Dieses liebevolle Bemühen wird uns aber als ein so großes erscheinen, wenn wir nach Anleitung unseres Textes bedenken, daß es ist

1. ein selbsteigenes Bemühen Jesu um uns. Denn so spricht er ja in unserem Texte: "Siehe, ich stehe vor der Tür!" Und um das Gewicht und die Bedeutsamkeit dieses Ich zu fühlen, fragen wir einmal: "Wer ist hier denn gemeint?"

O eine so hohe Person, ein so erhabenes Wesen, daß wir seine Erhabenheit nicht auszumessen, auszudenken, auszusprechen vermögen, daß unser Reden davon dem Lallen und Stammeln des Kindes vergleichbar ift, welches ihm unbegreifliche Dinge auszusprechen versucht, aber es nicht vermag. Es ist ja der eingeborene ewige Sohn Gottes selbst, das Ebenbild des Wesens Gottes und der Abglanz seiner Herrlichkeit, von welchem hier die Rede ist, der nach dem ewigen, erbarmenden Rat= schlusse Gottes seines Vaters in der Fülle der Zeit vom Himmel herabkam, Mensch wurde, um Menschen zu erlösen, und zwar nicht mit Gold oder Silber, sondern mit seinem heiligen, teuren Blute, mit seinem unschuldigen Leiden und Sterben, der dann aber wieder auferweckt ist von den Toten durch die Herrlichkeit des Baters und nun, zu seiner Rechten erhöht, mit ihm lebet und regieret in Ewigkeit! Bon dem ist hier die Rede; der ist gemeint, wenn es heißt: "Siehe, ich stehe vor der Tür!" Der

ift diefer 3ch! - .. Gine alte, bekannte Bahrheit", möchte mancher da denken, "die keines Beweises bedarf!" Freilich, eine alte Wahrheit, das ist wahr, so alt als die Welt, und auch eine bekannte Wahrheit, wenngleich bei vielen Christen doch noch nicht eine so wohl bekannte Wahrheit, als sie sein sollte und könnte, die also, wenn auch unter uns keines Beweises, doch wohl der Erinnerung bedarf. Denn diese Wahrheit, daß der eingeborene Sohn Gottes selbst es ist, der sich so um uns bekümmert und bemüht, — ich frage: Wird sie von allen auch ebenso gern bekannt, als bekannt sie ift? Wird es über= haupt oft genug und klar und freudig und dankbar genug erwogen, daß der es ift und er selbst, der sich so besorglich um uns bekümmert? O wäre dem so, müßte dann nicht seine Liebe mehr in unseren Herzen und sein Lob auf unseren Lippen mohnen? Aber nein, so ist es leider auch nicht, das wird nur selten und oberflächlich hin erwogen. Und müffen wir deswegen nicht, da doch des Priesters Lippen (jeder erleuchtete Christ ist aber ein Priester) die Lehre bewahren sollen nicht allein vor Verfälschung, sondern auch vor der Vergessenheit, müssen wir des= wegen nicht immer wieder daran erinnern, darauf hindeuten? Also auch an diese Wahrheit erinnern, daß der eingeborene Sohn Gottes so besorgt war und noch immer ist um unser Heil, daß er noch immer an der Tür steht und anklopft? — Und er felbst, in eigener Person möchte ich sagen, und wirklich in eigener Verson! -

Denn eine solche Bewandtnis hatte es und hat es noch immer mit unserer Erlösung, daß er es keinem anderen anvertrauen und übertragen konnte, keinem Menschen, weil ein Bruder den andern ja nicht erlösen kann, noch Gott jemand versöhnen; denn es kostet zuviel, ihre Seele zu erlösen, daß er es muß lassen anstehen ewiglich. Ps. 49, 8. 9. Auch keinem Engel konnte er es übertragen, welche zwar reiner und mächtiger am ewigen Throne stehen und dienen, aber dennoch nur dienen konnten be i der Erlösung dem Erlöser, nicht zu der Erlösung als Erlöser als ihrsem Werk, und es würde sie, die da gelüstete hineinzuschauen, wäre ihnen dieser Blick vergönnt, mit der Zumutung, das Werk zu übernehmen, Grauen und Entsehen ersgriffen haben vor der Größe desselben. Wären auch alle Menschen

schen, einen einzigen ausgenommen, für diesen Einen gestorben, wahrlich, ihre Tode würden für ihn keine Versöhnungskraft gehabt haben; denn diese Sühnkraft hat nur der Tod des Einen Gottmenschen Jesu Christi, und zwar dieser Eine Tod für alle! Darum eben er selbst und noch immer er selbst.

Denn eine solche Bewandtnis hat es noch immer mit unserer Bufe und Heiligung, daß er felbst Sand ans Werk legen muß: denn es ist dieses kein Menschen-, sondern ein Gotteswerk, und wirken muß beides, das Wollen und Vollbringen, nach seinem anädigen Wohlgefallen. Zwar er gebraucht dazu auch andere als Werkzeuge; er sendet auch seine Boten. Aber ein Werkzeug vermag ja nichts ohne den Werkmeister, ein Bote ja nichts ohne den, der ihn sendet. Ach, wäre er nicht selbst bei uns alle Tage bis an der Welt Ende, wäre er es nicht felbst, der an unserer Herzenstür steht und anklopft, wer würde einen anderen hören? Aber darum auch er selbst und zeigt eben mit dieser feiner felbsteigenen Beforgtheit um uns die Größe derfelben, zeigt, daß nur er felbst uns alles in allem sein kann und will und wirklich ist. Wenn wir aufmerksam gemacht werden auf das Eine, was not ift, durch den belehrenden, ermahnenden, strafenden Mund unseres Lehrers und Seelforgers oder eines anderen, durch ein frohes oder trauriges Ereignis in unserem Leben oder wodurch auch sonst noch, o glaubt es nur, es ist der Herr Jesus selbst, der dadurch anklopft; denn wir alle und alle Dinge find ihm nur Mittel und Werkzeuge, welche erft recht wirksam werden durch ihn und seinen Seiligen Beist. O welch rührend großes Bemühen um unser Heil, daß er selbst, er selbst in eigener Person, sich so darum bekümmert! "Ich", spricht er deswegen, "ich stehe vor der Tür und klopfe an!" -

Sprechen wir, meine Zuhörer, diese Worte mit anderer Bestonung aus, und zwar mit der Betonung: "Ich stehe — vor — der Tür", so wird das auf einen ferneren Beweis der Größe semühens um uns sühren, indem es uns danach nun auch erscheinen muß

2. als ein recht beschwerliches, wirklich mühevolles, aber unermüdetes.

Zwar liegt in dem Worte "bemühen", in dem Worte "Besforglichkeit" selbst schon die Andeutung und der Begriff des

Beschwerlichen, wirklich Mühevollen. Aber sein Bemühen, seine Besorglichkeit um uns war und ist doch so groß, so vor aller anderen Besorglichkeit mühevoll und beschwerlich, daß sie wohl mag durch die nähere Bestimmung des Wortes beschwerlich und geswürdigt werden. —

Denn überdenken wir es einmal oder vielmehr denken wir nur mal daran, denn es gang zu überdenken vermögen wir ja nicht —, wie viel es ihn gekostet, daß wir erlöst sind, wie er für uns hat übernehmen müffen Hohn und Spott, Beißelung, Dornenkrönung und Kreuzestod und zu diesem allen, weil in diesem allen, das Gericht Gottes, welches Blutschweiß aus sei= nen Adern trieb! - Bedenken wir ferner, wie er bei dem Beschäfte unserer Bekehrung wegen unseres Herzens Härtigkeit jahrelang, ja oft ein ganzes Leben lang an unserer Herzenstür stehen und anklopfen muß, ohne daß seiner mal gedacht, auf ihn geachtet, viel weniger ihm aufgetan wird! Bedenken wir das, o müffen wir da nicht sein Bemühen um uns ein beschwer= liches, ein besonders mühevolles nennen? Ist und wird es da nicht wahr, was er klagend und anklagend durch den Propheten Jesaja (43, 24) ausruft: "Ja, mir hast du Arbeit gemacht in deinen Günden und hast mir Mühe gemacht in deinen Miffetaten"? Bor der Tür ftehen in der Traufe, im Binde und Bet= ter des fündlichen Herzens, den ganzen Jammer desfelben mit= ansehen und weil die Teilnahme so groß ist, gleichsam mit= empfinden muffen, ohne helfen zu können, weil die Tur trot alles Anklopfens verschlossen bleibt —, das ist doch wahrlich kein angenehmer Stand!

Ist es nun aber nicht so mit ihm, dem treuen Heilande, steht er nicht so jahrelang vor unserer durch Wind und Wetter des sündlichen Lebens unheimlichen Herzenstür, wo es schwerer ist auszuhalten als vor unserer Haustür, und klopst an und läßt seine Stimme erschallen, ob man sie nicht hören und die Tür austun wolle? Alles Andeutungen und Bezeichnungen, daß sein Bemühen um uns wirklich ein so beschwerliches, so mühevolles sei, zugleich aber auch Andeutungen, daß seine, obgleich mühevolle Besorgtheit um uns, doch auch eine unermüdliche sei, daß seine Treue im Bunde größer sei als die unsrige. Ach, wie

leicht und oft ermatten wir auch in unserm Bestreben und Bemühen um unsere eigene und um anderer Menschen Wohlfahrt, wenn wir nicht bald wenigstens durch einigen glücklichen Erfolg ermutigt und gestärkt werden! So nicht er, der mitleidige Hohepriester, der gute Hirte, der treue Wächter Ifraels. Er ermüdet nicht, lange zu stehen, oft anzuklopfen, immer wieder und immer lauter zu rufen, ob man nicht endlich seine Stimme hören und die Tür auftun wolle, daß er hineingehen und das Abendmahl mit der geretteten Seele dann halten könne und sie mit ihm. Denn das ist der heilige Zweck seiner mühevollen, aber unermüdlichen Besorglichkeit um uns, nicht, daß er Lohn pon uns dafür empfange auker uns selbst, nein, daß er uns noch Lohn dazu gebe, Heil. Leben und Frieden uns bringe. Deswegen spricht er ja so verheißungsvoll: "So jemand meine Stimme hören und die Tür auftun wird, zu dem werde ich eingehen und das Abendmahl mit ihm halten und er mit mir." Und hier= durch muß uns sein liebevolles Bemühen um uns nun noch aröker erscheinen, indem wir es endlich anerkennen müssen

3. als ein ganz uneigennühiges, ja gar lohn = verheißendes und lohngebendes.

Er, der Allgenugsame, bedarf unserer ja auch nicht. Sein Vorteil erwächst also auch nicht daraus, wenn wir uns ihm ergeben, sondern unser Vorteil. Uns ist es Lohn, wenn er uns sein nennt, weil wir ihn dann auch den unseren nennen dürfen. O und das will er so gern, ift deswegen so sehr bemüht, so beforgt um uns. Sein Bemühen ist aber deswegen auch so uneigennükig, fo lohnverheißend und wirklich lohnend, wenn er seinen Zweck an uns erreicht, daß wir nämlich seine Stimme hören und ihn aufnehmen in unserem Herzen zum seligen Abendmahlhalten. Dann spricht er: Siehe, ich komme bald und mein Lohn mit mir, ziehe gleich ein in das meiner Liebe ge= öffnete Herz zur innigen seligen Verbindung und Gemeinschaft. Was dürfte uns aber auch so willkommen sein als eben diese innige selige Verbindung mit Jesu Christo, wo er in uns und wir in ihm leben, weben und find, eins find mit ihm? — Des ist ein seliger Umtausch und gegenseitiger Austausch, wenn er in unfer Berg einzieht mit dem ganzen göttlichen Gefolge fei= ner Segnungen und Himmelsgüter. Denn wo er kommt, kommt

er nicht mit leeren, sondern mit vollen, segnenden Händen. Ein seliger Aus- und Umtausch, wobei wir nur immer gewinnen können! Er schafft dann alles Unlautere aus dem Herzen und setzt Heiliges und Seliges an dessen Stelle, statt irdischen, sinn- lichen und sündlichen Gelüstes Lust am Herrn und san himm- lischen Dingen, statt unseres Eigenwillens mit seinen bösen Tücken seinen heiligenden Willen; statt des steinernen Herzens gibt er uns ein fleischernes und tränkt es mit Wollust als mit einem Strom. Psalm 36, 9.

Das ist sein uneigennütziges, lohnverheißendes und wirklich lohngebendes Bemühen um uns, und so groß ist der Reichtum seiner Gnadenfülle, daß er eigentlich nicht Gast bei uns ift, fondern wir vielmehr Gäfte bei ihm find, daß er alles mitbringt in unser armes Herz, wovon das Abendmahl gehalten werden soll. Ist es nicht so? Ich frage euch, die ihr aus dieser seiner Gnadenfülle schon geschöpft habt und immer noch schöpft eine Gnade um die andere. — O möchten deren viele hier antworten können! Ist es nicht so? Sitzt ihr nicht täglich und stündlich zu Gaste bei ihm und haltet das Abendmahl mit ihm auf seine Rosten, auf seine blutigen Rosten, wenn Trost und Erquickung in euer Berg kommt, hervorblühend aus seinem Leiden und Sterben? - D gebt ihm die Ehre und antwortet ja, wie ihr denn ja auch nicht anders könnt und dürft und mögt. Denn wer noch anders als so antworten könnte, der hat noch nicht, was diese Worte fagen, nämlich Vergebung der Günden und den Trost der Versiegelung davon. Zwar will er auch gern Gast bei uns sein und ist es auch; denn er will das Abendmahl auch mit uns halten in dieser Bedeutung und tut es auch. Sollen wir ihn ja doch speisen, kleiden, tränken und beherbergen in unseren ärmeren Brüdern. Was wir diesen Geringsten getan haben im Glauben, haben wir ihm getan.

Aber das darf nicht geschehen mit bloßen Schaubroten, welche der Geber wieder zurücknimmt und selbst verzehrt. Ich meine, es darf nicht geschehen mit bloß äußerlich prunkender Tat, aber getan ohne Liebe; denn die Liebe gerade ist ja dassienige, was der Herr davon für sich nimmt. Wenn wir aber wirkliche Liebesgaben bringen unseren ärmeren Brüdern, aus Liebe und in Liebe zu Gott und Menschen, Opfer, die das Herz

bringt, wahre Brandopfer, möchte ich sagen, die somit Gott wirklich sind zum süßen Geruch, — o wie gern will er dann unser Gast sein und ist es wirklich auch in diesen unseren Aitbrüdern! —

O und wie zeigt fich wiederum gerade in dieser Sinsicht sein liebevolles Bemühen so groß und herrlich, so uneigennützig und lohnend, da er ja auch in dieser Hinsicht uns erst geben muß und gerne gibt, was wir ihm wiedergeben, nämlich das durch sein Einkehren und Abendmahlhalten darin liebeerfüllte Berg mit allen seinen nun erst wirklich her zlich en Liebeserweisungen. Das ist doch seine Gabe, und er nimmt es wieder als Gabe, wie Eltern von ihren Kindern Gaben annehmen und sich deffen freuen, obwohl die Kinder aus der Eltern Bermögen fich's verschafften. O wie groß, wie anbetungswürdig ist er doch, der treue Seiland, in diesem seinem liebevollen Bemühen um un= sere Wohlfahrt! Welch wahrhaft göttliches Liebeswerk ist es doch, so dazustehen, nach dem Bilde unseres Textes an der verschlossenen Tür unseres Herzens und bittend, ermahnend und Trost verheißend zu rufen, ihm doch aufzutun, daß er einziehen könne, um das Abendmahl mit uns zu halten und wir mit ihm, uns in gegenseitige innige und felige Verbindung zu setzen! -

Seht, Christen, seht, Brüder, das ist und tut euer Heiland, so groß und herrlich ist sein Bemühen um euch, groß und herrlich, weil es ein selbsteigenes, ein so beschwerliches, aber unermüdliches, ein so uneigennütziges und lohnendes ist! Könnt, dürft ihr da anders, als ihm volle Gerechtigkeit widersahren zu lassen, demütig zu bekennen: Ja, so ist's, sein liebevolles Bemühen war und ist noch immer so groß; die Schuld liegt nicht auf seiner, sondern auf unserer Seite, daß er noch nicht oder nicht schon früher und völliger eingezogen ist in unser Herz!—D das sühlt, das erkennt und bekennt; denn als Wahrheit kündigt es die Heilige Schrift und die Ersahrung in unserem strasenden Gewissen an; sühlt es tief, erkennt es klar, bekennt es reuig und demütig, dann wird diese Wahrheit ihre Wirksamkeit an euren Herzen nicht versehlen, sondern kräftig beweisen zu eurem eigenen Heile!—

Und damit kämen wir denn auf den zweiten Hauptpunkt unserer Betrachtung, nämlich auf die Frage nach der An-

wendung dieser so rührenden Wahrheit auf unser Herz und Leben, oder wie oben angedeutet wurde, auf die Frage:

II. Wozu foll uns diese Wahrheit des noch fortwährend so großen Bemühens Jesu um unsere Wohlfahrt gereichen und dienen? -

Sie kann und soll uns gereichen und dienen

1. zum beschämenden, demütigenden Borwurfe! —

Ach, wie kann es auch anders sein, wenn wir bei uns das genauer erwägen, was wir soeben in etwa zu erwägen verssuchten, nämlich wer es sei, der sich so unendlich um uns bekümmert, und dessen liebevolles Bemühen um uns so groß ist, wie es der Schöpfer, der Herr und König Himmels und der Erde, selbst ist, der sich in eigener Person zu seinen schwachen Geschöpfen herabläßt, zu einem Geschöpfe, welches sich nicht allein im Erdenstaube krümmt, sondern gar im Sündenkote wälzt; wie deswegen sein Bemühen um uns ein so beschwersliches, aber unermüdliches, ein so uneigennütziges, ja gar reich lohnendes sei, — und erwägen daneben, was und wie wir bissher gegen ihn gesinnt waren, wie wir ihm unsere Herzenstür noch gar nicht öffneten oder doch nicht so weit, als David im 24. Psalm so fordert: "Machet die Tore weit und die Türen in der Welt hoch, daß der König der Ehren einziehe!"

D wenn wir das alles genauer erwägen, kann, darf es da anders sein, als daß wir die Stimme des inneren Richters zum beschämenden, demütigenden Vorwurse vernehmen müssen? Wie konntest du es doch über dein Herz bringen, so klagt uns dieser innere Richter an, ihn, der vor deiner Herzenstür stand und anklopste, den du, wenigstens zu Zeiten, auch wohl stehen sahst und rusen hörtest und wußtest, wer er war und was er wollte, wie konntest du ihn doch jahrelang, ja wohl gar dein ganzes bisheriges Leben lang stehen und vergebens rusen lassen, ohne mal auf ihn merken zu wollen? Schon den armen und geringen Mann lassen wir nicht gern lange vor der Tür stehen, weil dazu Ort und Stelle sich nicht eignet; um wieviel weniger einen König und Herrn und hier den König Himmels und der Erden,

den König der Ehren, wie David singt, den Herrn Zebaoth. Müssen wir da nicht beschämt werden über unser bisheriges Säumen und es als demütigenden Vorwurf empfinden? Und wohl dem, der das fühlt und anerkennt und sich's dazu gereichen und dienen läßt; denn das ist der erste Schritt zur Tür hin, um sie zu öffnen. Wer aber diesen inneren Vorwurf nicht hören, sondern unterdrücken will, schiebt dadurch noch einen Riegel mehr vor seine Herzenstür, gerät in immer härtere Verstockung, wovor uns alle der liebe himmlische Vater doch in Gnaden behüten und bewahren wolle! Nein, das wollen wir auch nicht, ihn nicht unterdrücken, diesen Borwurf, es würde uns ja doch zu schwer werden, wider den Stachel zu löcken und nicht gelingen, diesen Borwurf von uns zu weisen; denn er ist zu gerecht. Wir wollen es vielmehr, obgleich zu unserer Beschämung und Demütigung, gestehen, ja recht absichtlich dazu gestehen, weil Demütigung nottut, daß seine Besorgtheit um uns so groß war und noch immer ist, aber unsere Unbesorgt= heit um uns selbst noch größer, — daß er es treu meinte mit uns, wir aber nicht treu mit ihm, weil wir ihn konnten so lange vergebens anklopfen laffen. Zu folch beschämendem, demütigenden Vorwurf gereiche und diene uns allen zunächst diese so rührende Wahrheit der großen Besorgtheit Jesu um unser Heil, damit segensreiche Folgen daraus hervorgehen, wie sie es können und follen.

#### Dann aber sei uns diese Wahrheit auch

2. er we chen dund stärkend, nun auch nicht länger bei verschlossenen Türen mit der Welt zu leben und im Finstern zu wandeln, sondern die Tür unseres Herzens aufzutun, um zuerst die Welt, welche es ganz in Besitz hatte, und zwar nicht etwa nur mietweise, sondern leibeigen, weil von Natur, — um also die Welt zuerst daraus zu entlassen oder vielmehr, da sie nicht gern geht, wir sie auch eigentlich nicht gern gehen heißen, mit Gewalt daraus vertreiben zu lassen durch den Ueberwinder der Welt, um ihn selbst dann zum seligeren Abendmahlhalten darin aufzunehmen. Und wahrlich, diese erweckende und stärkende Kraft hat auch die Wahrheit der so großen Besorgtheit Jesu um uns,

wenn wir sie als Wahrheit nur wollen gelten lassen und sie uns recht oft vergegenwärtigen. Oder sollte der Gedanke: Siehe. bein Seiland steht draußen, will so gern mit dem ganzen, dir so blutig erworbenen Heile bei dir einziehen und hat schon lange vergebens geharrt und aufgefordert, ob du dich nicht endlich wollest bereitfinden lassen, die Tür aufzutun, um die seligste aller Verbindungen im Simmel und auf Erden einzugehen, er ift nicht ermüdet weggegangen, sondern dem alten Bunde treu geblieben, so untreu und undankbar du selbst auch warest, - follte dieser Gedanke an sein treues Beharren in seinen Bemühungen um dein Seil bloß beschämend und nicht auch erweckend und stärkend wirken, nicht den Entschluß erwecken: Run follst du ihn, den treuen hohen Gast auch nicht länger draußen stehen laffen, sondern ihm ungefäumt dein Berg gang öffnen, damit er es in völligen und ewigen Besitz nehme? Ja wahrlich, denken wir uns seine große, weil selbsteigene, mühe= volle, aber unermüdliche, uneigennützige, ja beseligende Beforgtheit um uns recht lebhaft und klar, dann wird, dann muß es uns erwecken und stärken, seinem Begehr zu willsahren und feiner wirkenden Gnade in unserem Herzen Raum zu geben. O und wohl, wohl dem, der diese rührende Wahrheit auf eine folche Beise beschämend und demütigend, erweckend und stärkend an sich erfährt! Ihm kann und wird sie damit noch werden endlich

### 3. tröftend und beruhigend. -

Wer bedürfte solches Trostes und solcher Beruhigung, als Jesus Christus sie gibt, auch wohl mehr als der Mensch, der Siinder in diesem bangen Erdentale, besonders dann, wenn die Siinden ihm blutrot vor die Augen treten und nicht schneeweiß werden wollen, wenn Mose mit dem gebrochenen Stade vor ihm steht und auf die offene Höllenpforte zeigt, ohne von Gnade wissen zu wollen; wo der Trost der leidigen Tröster Hinds, der Menschentrost, nicht ausreicht, sondern wie Spreu im Sturme, wie die Stoppel in der Glut des Osens verschwindet? Ehe der Boden mal erreicht wird, ist die Stoppel verzehrt; ehe solcher Menschentrost mal ganz angehört ist, sühlen wir schon das Leere, Nichtige, Unzureichende desselben und blicken umher nach besseren Troste, nach besserer Beruhigung. O und wohl

uns dann, daß schon längst der mitleidige Hohepriester bereit stand, um uns einen Trost, einen Frieden zu geben, wie die Welt ihn nicht gibt und geben kann!

Wie tröstlich und beruhigend zu wiffen: Bei ihm können und follen wir alles haben! In dem Strahle seiner Gnade werden unsere Sünden verzehrt, daß auch keine Spur davon bleibt. Wie tröstlich für uns in unserer Untreue und in unserem Wankelmut zu wissen, daß er, sollte er auch selbst aus dem Herzen wieder vertrieben werden, doch nicht weit geht, sondern an der Tür stehen bleibt, wieder anklopft und Einlaß begehrt. solange es heute noch heift. Rein, er wankt und weicht nie, solange die Gnadenstunden hienieden noch mähren, weil er nicht ein Hoherpriester ist, der nicht könnte Mitleid haben mit unserer Schwachheit, da er ja selbst versucht worden ist allent= halben gleich wie wir, doch ohne Sünde; der es nicht gleich übel deutet, wenigstens Nachsicht und Geduld hat, wenn wir, von der Welt noch mehr oder weniger befangen, unsere Herzenstür erst schüchtern und halb nur öffnen, nein, der uns gütig dann zuspricht, daß wir Mut und Kraft gewinnen, Trost und Beruhigung schöpfen und so endlich von seiner Gnade und Liebe, die uns zu stark find, übermocht werden, ihm das Herz ganz zu öffnen.

Seht, meine Zuhörer, das ist und tut der, welcher, um sein großes Bemühen uns anzudeuten, spricht: "Siehe, ich stehe vor der Tür und klopse an!" Seine große Besorgtheit um uns ist eben darin und dadurch so groß und herrlich, daß sie als eine selbsteigene, beschwerliche, aber unermüdliche, als eine uneigensnützige, ja auch belohnende sich zeigt, welches uns doch nun gereichen und dienen muß zum beschämenden, demütigenden und damit segensreichen Borwurf, zum Erweckungss und Stärkungsmittel, zum Troste und zur Beruhigung, wo, wie und wann wir es immer bedürsen.

Und nun, meine Zuhörer, noch die Frage an euer Herz, welche auch als ein Anklopfen Jesu an dasselbe von euch möge genommen werden, die Frage: Wie steht es zwischen euch und eurem Heilande? Steht er noch vor eurer Herzenstür, oder habt ihr ihm aufgetan und [ihn] einziehen lassen? Geht ihr noch eure Wege, die Sündenwege des Verderbens, oder seine Wege,

die Wege des Friedens und ewigen Lebens? Sitt ihr schon mit ihm an den reichbesetzten Tafeln, wo das Brot des Lebens, das echte Himmelsmanna, euch gereicht wird, oder sucht ihr euch noch zu fättigen in den Trebern der Weltluft? O weist die Fragen nicht von euch; denn damit würde mehr noch abgewiesen als die etwa gefürchtete Antwort. Verschweigt euch die Antwort auch nicht; es hängt zu viel davon ab! Davon, ob wir ihm hier unsere Herzenstür öffnen, hängt es ja ab, ob er uns einst seine Simmelstür öffnet; nehmen wir ihn hier in unser Serz, nimmt er uns einst in die ewigen Hütten des Friedens. Darum tut auf, da es noch heute heißt: Seute, da ihr abermals seine Stimme hört, verstockt, verschließt euer Berg nicht! Angeklopft ist auch bei euch schon lange; das weiß ich. Der Herr läßt sich ja an keinem unbezeugt. Auch eure bisherigen Seelforger bür= gen dafür, und da die Toten in dieser Hinsicht eher zu nennen erlaubt ist als die Lebenden, so nenne ich nur euren Vater Schlüter. — Oder darf ich ihn in dieser Hinsicht nicht nennen und so nennen? — Wird euch das Herz nicht warm bei diesem seinem Namen? Hat er denn nicht treulich bei euch angeklopft ein halbes Jahrhundert hindurch und noch länger, um für den Herrn Herberge zu suchen und Abendmahlsgäfte?46) Hat er es über euch gewinnen können, dem Herrn aufzutun, oder follte es sein Andenken vielleicht noch können? Das Andenken des Gerechten bleibt ja im Segen. O wie gern wollte ich es heute dazu benutzen, wenn es beitragen könnte, auch nur eine Seele zu gewinnen! Und darum, o bei seinem teuren Andenken mit bitte und ermahne ich euch, — ach, und wenn ich vielleicht nie hier wieder auftreten sollte, dann um so dringender: "Rüßt den Sohn, daß er nicht zurne und ihr umkommt auf dem Bege; denn sein Zorn möchte bald anbrennen!" Pfalm 2, 12.

Tut auf dem, der da anklopft, damit er euch auch auftue feine Gnadenpforte! Deffnet ihm nicht allein den Mund zum "Herr, Herr" = sagen, sondern das Herz; denn da klopft er an, da will er einziehen, da das Abendmahl mit euch halten! —

O und felig, ewig felig, die zum Abendmahl des Lammes berufen sind! — [Amen.]

II.

## Abschiedspredigt über Hebräer 13, 8.

Gehalten am 11. Februar 1827 in der Kirche zu Schnathorft.

Und so denn noch einmal, meine geliebte Gemeinde Schnatshorst, aber ach, zum letzten Male trete ich vor dir auf, um dir den zu verkündigen und anzupreisen, welchen ich dir so oft von dieser oder von jeder anderen heiligen Stätte — denn wo er gepredigt wird, da ist heiliges Land — verkündigt und angespriesen habe. —

Ihr kennt seinen Namen, meine Zuhörer, schon auf diese Andeutung hin, das hoffe, ja das weiß ich. Nur kenntet ihr alle auch ebenso gewiß den Mann selbst, welcher den Namen trägt, und ganz, ganz so, wie er "erkannt und geglaubt" werden muß, wenn er uns wahrhaft im vollen Sinne des Wortes das sein soll, was sein hochheiliger Name bedeutet, ein Jesus, ein Retter, ein Seligmacher von unseren Sünden! Aber ach, die Besorgnis, das möchte bei vielen noch wohl nicht so sein, viele möchten, wenn sie auch den Namen wohl kennen und nennen, den Mann selbst noch wohl nicht so kennen, — diese Besorgnis ist wahrlich keine der geringsten Ursachen, welche mir den Abschied und meine Trennung von euch erschweren. Abschied, Trennung — o bitter schmerzliche Worte für eine bittere, schmerzensvolle Sache! —

Scheiden, trennen, diese Worte deuten ja auf ein vorhergegangenes Verbundensein hin, und je inniger und beglückender diese Verbindung war, desto schmerzlicher wird dann natürlich auch die Trennung sein. Ach, und welche Verbindung ist nun wohl inniger und beziehungsreicher, weil so vorzugsweise geistlich, wohl heiliger und seliger, weil so vorzugsweise in und durch Gott, als die Verbindung zwischen einem Seelsorger und den ihm zur Mitsorge sür ihr ewiges Heil anvertrauten Seelen? Welche Trennung ist also auch wohl schmerzlicher als die eines solchen Seelsorgers von seiner bisherigen Gemeinde? O wie bitter schmerzlich ist eben deswegen auch meine Trennung von euch, ach, von einem jeden einzelnen unter euch! — Wie ganz anders ist es doch, ob man sich einen solchen, wenn auch mögelichen oder wohl gar wahrscheinlichen Abschied denkt bei noch

nicht völliger Gewißheit, daß er auch erfolge; wie ganz anders, wenn man ihn wirklich erlebt! Wohl wurde es gesagt von densjenigen meiner Amtsbrüder, welche ihn auch hatten nehmen müssen, diesen Abschied, es sei ein saurer Tritt, der Tritt auf die Kanzel zur Abschiedspredigt, es sei eine bittere, schwere Stunde, welche man da durchlebe, ja durchweine. Wohl wurde das gesagt, ohne daß ich's begriff, weil ich's noch nicht ersuhr.

Jett aber, da ich denselben sauren Tritt habe tun müssen, in dieselbe bittere Stunde gekommen bin, jett begreise ich's, denn jett ersahre ich's. — Nur andeuten, nicht aussprechen und nur dem als wahr andeuten lassen sich solche Trennungsschmerzen, welcher sie mitempsindet, und ich stehe deshalb aus mehrsacher Rücksicht auch davon ab, diese Trennungsschmerzen aussprechen zu wollen, weil es teils an sich unmöglich ist, teils, da ich überzeugt sein darf, ihr empfindet sie mit, auch unnötig, teils auch gar schädlich, weil sonst die Wahrbeit der Empfindung am ersten bezweiselt werden könnte und die Klarheit der Kede gehindert und damit der rechte Segen solcher seltenen Stunden mit ihrem Gehalte verloren gehen würde.

Rein, mit Ruhe und Klarheit und soweit es segensreich sein könnte, freilich auch mit dem Ausdruck tieferer Empfindung laft uns daran denken und es aussprechen: Wir standen kurze Jahre nur in einer fo heiligen, innigen und feligen Berbindung, und nun fordert der Herr, deffen Gedanken und Wege bei unferen Führungen oft anders find als die unfrigen, er fordert Trennung, weist mich nach seinem unerforschlichen Ratschluß von hier, um mich an einer anderen Stelle seines großen Beinberges in die Ernte zu senden. Aber wie damit nur unsere zeitliche, äußerlich-amtliche, aber nicht die innerliche, christlichbrüderliche, geiftliche und ewige Verbindung und Gemeinschaft aufgehoben wird, sondern diese lettere fortbesteht nach wie vor, ja enger und inniger wird in dem Maße und in der Art, wie sie bestand, als innige, liebevolle, selige Gemeinschaft in Christo Jesu und diese lettere doch die rechte, weil ewig beseligende ist, so muß uns doch auch daran liegen, diese geistliche Gemein= schaft und Verbindung in Chrifto zu sichern, für alle Ewigkeit zu sichern. -

Und wie anders und besser könnten wir das, als wenn ich euch heute in dieser letzten gemeinschaftlichen Andachtsstunde und Betrachtung nochmals so recht auf den Punkt hinwiese, worauf immer hingewiesen werden muß, wenn wahrhafte, christlich-brüderliche und ewig-beseligende Gemeinschaft ent stehen und bestehen soll, — euch einen Denkspruch gäbe, wo ihr bei dem wirklich ernsten Andenken an und Nachdenken über denselben sogleich diesen Bindepunkt erblicht; als wenn ich euch ein Bermächtnis hinterließe, in welchem alle Schätze der Weissheit verborgen liegen, also auch der Weissheit, wie man innig geistlich und selig verbunden werden und bleiben kann, auch bei leiblicher Trennung, und wonach ihr allein neue, wahrhaft echte Verbindungen solcher Art anknüpsen und besestigen mögt.

Und wenn dem also ist, wohlan, so hört denn und behaltet denn diesen Denkspruch, welchen ich euch als das heiligste Bermächtnis hinterlasse, wodurch uns unsere geistliche Berbindung gesicherter und beseligter, unsere Trennung heute leichter und das Wiedersehen, sollte es auch in der Ewigkeit erst sein — denn auch da gilt dieser Denkspruch noch —, freudiger und seliger wird. Es ist dieser Denkspruch der Ausspruch eines Apostels, welchen wir jetzt hören, behalten und unsere heutige gemeinsschaftliche letzte Betrachtung daran knüpsen wollen unter dem Beistande des Heiligen Geistes. Wir sinden ihn aufgezeichnet im Briese an die Hebräer 13, 8: "Ie sus Christus gestern und heute und derselbe in Ewigkeit."

Der Apostel hatte in dem vorhergehenden Berse die Christen, an welche er schreibt, ermahnt, der treuen Lehrer zu gedenken, ihr Ende anzuschauen und ihrem Glauben nachzusolgen; ach, eine Ermahnung, welche auch ich heute, soweit ich sie auf mich in Beziehung bringen dürfte, an euer Herz legen möchte. Er hatte dann in dem darauf folgenden Berse gewarnt, sich (nicht) durch etwa kommende untreue Lehrer oder sonst etwas, durch mancherlei und fremde Lehren umtreiben zu lassen; denn es sei ein köstlich Ding, daß das Herz sest und, eine Warnung, welche ich ebenfalls bei meiner Trennung an euer Herz legen möchte, da ich ja nicht weiß, wer und wie der Lehrer sein wird, welcher nach mir in eure Mitte tritt. Um aber sowohl hinsichts der Ermahnung als auch der Warnung einen Maßstab

zu geben, nach welchem sie richtig urteilen könnten, setzt er unseren Textvers in die Mitte, weil er den benennt, welcher überall in der Mitte stehen, als Mittler betrachtet werden muß, nach welchem und durch welchen wir alles messen und richten müssen, was wir richten. Und diesen Maßstab wollte auch ich euch heute in die Hand geben, womit ihr alle Lehrer, die gegangenen und die kommenden, die eurigen und fremde nachmessen könnt, ob sie treu sind oder nicht, ob wahre Diener Jesu Christi oder nicht, ob sie fremde, d. h. dem Christentum fremde, unbekannte Lehren bringen oder die eine bekannte, jedem wahren Christen nicht fremde: "Jesus Christus gestern und heute, derselbe auch in Ewigkeit."

Und so sei es denn dieser Vers, welchen ihr als solchen Maßstab annehmen wollt, und den ich euch deswegen hinterlasse als den wichtigsten Denkspruch und als das teuerste Vermächtnis eines Seelsorgers für seine bisherige Gemeinde.—

- I. Als Erinnerung, daß er gepredigt mor = den ist.
- II. Als Beweis, daß er immer gepredigt werden will und muß.
- III. Als Bunsch und zuversichtliche Hoff= nung, daß er ferner gepredigt werden möge und auch werden wird.
- I. Also zunächst als Erinnerung daran, daß er gepredigt worden ist, und zwar 1. im allgemeinen, gleichsam im großen, im ganzen.

Die erste Predigt von Christo, dem Messias, hielt Gott selbst nach 1. Mos. 3, 15 in der Drohung für den Verführer und in der Verheißung für die Verführten und Gesallenen, wo es heißt: "Ich will Feindschaft setzen zwischen dir und dem Weibe, zwischen deinem Samen und ihrem Samen. Der soll dir den Kopf zertreten." Zwar war die Versammlung noch klein, vor welcher diese Verheißungspredigt von der Zukunst des Sohnes Gottes gehalten wurde, indem sie ja nur bestand aus dem gestallenen ersten Elternpaar des Menschengeschlechtes, aber sie blieb nicht so klein, sondern wuchs mit jedem neugeborenen

Kindlein, welches ja nun in Sünden empfangen und geboren wurde, dessen Dichten und Trachten nun böse war von Jugend auf und welches deswegen auch einer solchen heilverheißenden Predigt von einem Heilbringer bedurfte. Und Gott verschwieg auch nicht und ließ nicht verschweigen, was er von Ewigkeit her zum Heil der gefallenen Menschheit beschlossen hatte, sondern begann selbst die Predigt von Christo, dem Heiland der Welt, und ließ sie dann fortsetzen durch die heiligen Männer Gottes, welche dazu berusen, erleuchtet und von seinem Heiligen Geist getrieben wurden. Dem Abraham und seinem Samen wiederholt er es selbst und läßt dann immer mehr und immer deutlicher wiederholen durch Mose und alle Propheten, wann da komsmen sollte das Heil der Völker.

"Einen Propheten wie mich wird der Herr, dein Gott, dir erwecken", spricht Mose im Hinblick auf Jesum Christum, den Messias, "aus dir und aus deinen Brüdern; dem sollt ihr gehorchen" (5. Mof. 18, 15). Und so folgt durch alle Jahrhunderte vor Christo Stimme auf Stimme, Predigt auf Predigt, immer lauter und häufiger, immer bestimmter, und vor immer größeren Bersammlungen der Günder wurden diese Berheifungen und Weissagungen kund, bis endlich "die Zeit erfüllet war und Bott (nun) seinen Sohn in die Welt sandte, geboren von einem Beibe und unter das Gesetz getan", und sich nun der Himmel selbst mit einmischte und die himmlischen Heerscharen durch Simmel und Erde jauchzend verkündeten: "Euch ift heute der Seiland geboren, welcher ift Chriftus, der Herr, in der Stadt Davids." So schon vor Christo, so aber auch nach Christi Geburt. Sterne wiesen zu ihm und auf ihn hin, und Weise aus fernen Landen folgten dem Sterne zur Sonne, kamen und beteten das Kindlein an, welches diese Gnadensonne war, und beugten ihre königlichen Knie — jeder mahre Weise ist ja ein König — vor dem König aller Könige. Und das war auch eine Predigt von Christo im aroken.

Aber größer noch wurde sie, als der bahnmachende Johannes auftrat und auf das Lamm hinwies, welches der Welt Sünde trägt, und noch größer, ja am größten wurde diese Predigt, als Gott selbst wieder seinen ewigen Stuhl bestieg und mit eigenem Munde vom Himmel herab wie mit der Stimme des Donners

rief: "Dies ist mein lieber Sohn, an dem ich Wohlgefallen habe, den sollt ihr hören!" — auch fernerhin durch die Zeichen und Wunder, welche an ihm und durch ihn geschahen, mächtig von ihm zeugte.

Diese offenbare und wunderbare Gottesstimme und Gottes= predigt hörten und erhörten, d. h. ihr folgten nun auch viele Tausende durch alle solgenden Jahrhunderte, welche als Herolde Jesu Christi in alle Welt gingen und aller Kreatur Christum predigten als den Weg, die Wahrheit und das Leben. O seht sie hinauseilen nach Morgen und Abend, nach Mittag und Mitter= nacht, getrieben vom heiligen Gottesgeiste, mit dem Evangelio Jesu im Munde, im Herzen, ja in allen Gliedern und Sinnen; so lebten und webten sie darin! Hört sie laut und unerschrocken vor Könige und Fürsten, wie auch vor die Niedrigsten im Volke seinen Namen tragen als den Namen, in welchem wir allein nur können und sollen selig werden. Bon den Juden, welche ihn verstießen und denen die Predigt vom Gekreuzigten ein Aergernis war, ging es zu den Heiden, daß ihre Menge ihm zur Beute würde. So noch immerfort. Von den Chriften, Namen= chriften, welche ihn verstoßen, geht es wieder zu den Beiden, Türken, Juden mit diefer Predigt von Chrifto über Berg und Tal, Seen und Meere durch alle Teile der mit Sündern bewohnten Erde. Seht, meine Zuhörer, so ist er bisher im allgemeinen, im großen und ganzen gepredigt worden.

Das müssen wir wissen und bedenken, um uns nicht zu wundern und dran zu stoßen, wenn er nun auch im kleinern vom einzelnen gepredigt wird, oder vielmehr um uns zu wundern, wenn er nicht von jedem einzelnen gepredigt wird, besonders von denen nicht, welche doch so recht eigentlich dazu bestellt sind, Botschafter zu sein an Christi Statt und ihn zu predigen. Das müssen wir wissen und bedenken, um uns ermutigt und gestärkt zu sühlen, auf irgendeine Weise mitzupredigen wo und wie und wann, es sei durch Wort und Tat, uns nicht irre machen und einschüchtern zu lassen durch Spott und Hohn der Welt oder durch das ernstere Drohen des Feindes, uns nicht einschlässen zu lassen durch diesenigen, welche von ihm schweigen, weil sie schlasen, welche der Prophet stumme Hunde nennt und blinde Wächter und ein Wehe darüber ausrust. Rein, so nicht, sondern

von ihm zeugen, ihn verkündigen und predigen, wie das gesichehen ist im allgemeinen, großen, ganzen, auch geschehen ist:

# 2. im einzelnen, befonderen, uns mehr betreffenden.

Was könnte ich aber heute und hier, wenn auch nicht allein, doch wohl zunächst anders damit andeuten wollen und dürfen, als daß auch euch Jesus Christus von mir gepredigt worden fei? Erinnerlich möchte es vielleicht diesem und jenem aus mei= ner Antrittspredigt, welche ihr vor vier Jahren an dieser hei= ligen Stätte hörtet, noch sein, und es sei hiermit daran erinnert. wie ich das Amt, welches die Verföhnung predigt, pries als ein vor allen anderen ausgezeichnetes und köstliches Amt und zum Beweise mitanführte, weil es einen so herrlichen Gegenstand hat zu seiner Verkündigung, Christum den Gekreuzigten; wie ich auch da schon unseren heutigen Textvers mitanführte: "Jesus Christus gestern und heute" und an den Liedervers erinnerte: "Jesus, Jesus, nichts als Jesus", wie ich es da aussprach und versprach in heiliger Begeisterung; auch mein Zielpunkt, nach welchem ich euch hinweisen und selbst mit euch hinreisen wolle, folle und müsse er sein. "Ihn, den Gekreuzigten, auch für euch Bekreuzigten", sprach ich, "will ich euch predigen, will sein Kreuz euch vorhalten, vormalen hier und überall, wo ich mit euch in Berührung komme; denn nur das ift der Weg zum Himmel. Und wieset ihr es hier oder da zurück, will ich es euch noch zulekt vor eure Kranken- und Sterbelager tragen, ob ihr nicht vielleicht da noch in der größten Not, in der Todesnot, das Rreuz Christi umfassen wollt und euer Seil suchen in dem, der auch für euch daran verblutete."

So sprach und versprach ich. Ob ich gehalten, was ich versprach? — O was durch Gottes Gnade gehalten ist, dafür sei er ewig gepriesen, und was nicht gehalten ist — ach, und des ist viel — durch meine Schuld — ach, und die ist groß —, das wolle er aus Gnaden um Jesu Christi willen vergeben! — Denn freilich, heute sühl' ich's, versprechen ist leichter, auch wo es wohl gemeint ist, als halten. —

Doch aber darf ich meinen, daß er so oft wenigstens von diefer heiligen Stätte aus gepredigt worden ist, daß ich euch heute

unseren Text als Denkspruch zur Erinnerung geben darf, er sei, fo wie im großen, ganzen und allgemeinen, so auch hier im kleineren Kreise von mir gepredigt worden. Oder war es nicht allein sein Name — und zu dieses seines Ramens Ehre und Berherrlichung sei es gefagt —, welcher seine Liebhaber unter diese Kanzel lockte und seine Berächter aus deren Rähe vertrieb? War es nicht der Name Jesu Christi, des Gekreuzigten, welchen fo viele froh, viele aber auch bang und mit geheimem Widerwillen nennen hörten? Und dieses klarere oder dunklere Bewußtsein und diese gewisse Boraussekung, sein Name werde genannt und als der Eine genannt, in welchem wir sollen selig werden, darf ich das nicht als Beweis nehmen und geltend machen, es sei so, er sei auch euch hier gepredigt worden? Ja. und darum gebe ich euch heute bei meinem Abschiede zur segensreichen Erinnerung daran den Gedenkspruch unseres Textes als das teuerste Vermächtnis, daß, sooft ihr diesen Spruch lest - o schreibt ihn an alle Türen eures Hauses und Herzens! -, oder sooft ihr ihn hört — o ruft ihn euch täglich doch zu! —. daß ihr dann daran denkt und sprecht: Ja, er ist auch uns gepredigt worden; Gott hat seinen Namen auch tragen lassen por die Gemeinde Schnathorst, por eines jeden Haus und Berg, und wer nur öffnen wollte, ins Berg!

O wollt das bedenken in dankbarer Demütigung vor Gott und mit dem heißen Wunsche, der Herr wolle segnen am Berzen, was ihr von ihm gehört und empfangen habt, damit, was gestern war, auch heute sei und morgen bleibe! Wollt es bedenken zur Warnung und Ermunterung, ihn nicht zu verstoßen, sondern zu ergreifen, weil er noch zu finden und zu ergreifen ist; er möchte sich sonst von euch wenden. Gestern ift er euch gepredigt worden, heute wird er es noch; ob aber morgen auch noch, ich meine von dieser Stätte aus, wer bürgt dafür, da ja die Ermahnung des Apostels, sich nicht wägen und wiegen zu laffen von dem Winde allerlei fremder Lehren, noch immer zu beherzigen so sehr not tut? Doch hoffen wir! — Gepredigt ist er gestern, in der vergangenen Zeit wie im allgemeinen so im besonderen; gepredigt werde er auch heute, wie es unser Text ja auch ausspricht: Jesus Christus gestern und heute! Denn so will er es; so soll und muß es geschehen. Darum lasse ich diesen

Denkspruch nicht allein zur Erinnerung, daß er gepredigt wors den ist, sondern auch

II. als Beweis, daß er immer gepredigt wer: ben will und muß.

Daß er gepredigt worden ist im allgemeinen, großen, das haben wir im obigen gesehen; daß er gepredigt worden ist auch im besonderen in kleineren Kreisen, haben wir auch gesehen, ja, das habt ihr gehört. — Das könnte nun zwar mancher zusgeben, weil er es durch die unwiderlegbare Geschichte und Erschrung zugeben muß, dabei aber, wenn er unseren Text nicht kennte oder nicht kennen wollte, so wie er in klaren, dürren Worten dasseht, fragen: In welchem Sinne ist das zu nehmen, in welchem Sinne ist er gepredigt worden? Und muß und darf und wird er auch ferner in diesem Sinne gepredigt werden?

Geantwortet kann nach der Lehre der Heiligen Schrift da nur werden mit den Worten eines Apostels: "Ich hielt mich nicht dafür, daß ich etwas wüßte unter euch, ohne allein Jesum Christum, den Gekreuzigten", welches doch nichts anderes sagen soll als: In seinem Kreuzestode liegt so recht eigentlich der Kern und die Kraft seiner Wittlerschaft und der Grund unserer Erlösung. Freilich paßt dies nicht zu der Ansicht derer, welche in ihm nur den Lehrer der Weisheit und das Borbild der Tugend erblicken, ihn nur darin als ihren Heiland anerkennen und nur so ihn predigen und predigen zu müssen meinen.

Aber seine Fußtapfen, welche er uns freilich auch zum Segen hinterlassen hat, diese seine Fußtapfen des Tugendbeispiels und der Lehre haben und hätten wahrlich der Schlange den Kopf nicht zer treten, wenn auch wohl stark darauf, wären nicht seine Bluttritte nach Golgatha dazugekommen, wäre er nicht sür uns in den uns mit Gott versöhnenden Tod gegangen. Nicht sowohl den Lehrer auf dem Lehrstuhl, nicht sowohl das Borbild im Leben, als vielmehr das Lamm auf der Schlachtbank, als den Hohenpriester am Kreuze, der sich selbst als Opfer der Sühne für unsere Sündenschuld darbringt, so predigt ihn Jesaja, so auch alle anderen Propheten. So predigt ihn Gott selbst auch schon als den Wundenheiler und als das Gegengist gegen den Schlangenbiß in der erhöhten ehernen Schlange als Borbild auf ihn.

So in dem Sinne seinen Bersöhnungstod als die Hauptsache hervorhebend, ist er gepredigt worden, und in dem Sinne will und muß er immer gepredigt werden, so wie gestern, so auch heute, so in alle Ewigkeit.—

Denn schon das, daß er so gepredigt worden ist und von denen, welche wir oben als solche Prediger von ihm angesührt haben, schon das ist ein Beweis, daß er immer so gepredigt werden will und muß. Es war nämlich der Herr unser Gott ja selbst, der so von ihm zeugte; es waren ja alle Weissagungen auf ihn nicht aus menschlichem Willen hervorgebracht, sondern die heiligen Wänner Gottes haben geredet, getrieben vom Heisligen Geist, also wiederum so gut und gültig, als ob es der Herr gleichsam mit eigenem Munde geredet hätte.

Und was Gott tut, das hat ewige Gültigkeit und Kraft, zumal wenn es mit der ausdrücklichen Bestimmung geschieht, es solle ewige Gültigkeit und Kraft behalten, wie hierbei geschieht. Oder warum verslucht Paulus mit einem zwiesachen Fluche diesenigen, welche ein anderes Evangelium predigen nach Galater 1, 8 u. 9: "Aber so auch wir oder ein Engel vom Himmel euch würde Evangelium predigen anders, denn das wir euch gepredigt haben, der sei verslucht! Wie wir setzt gesagt haben, so sagen wir auch abermals: So semand euch Evansgelium predigt anders, denn das ihr empfangen habt, der sei verslucht!" Tut er es nicht deswegen, weil keine andere Predigt sein soll, sein kann als die von Christo dem Gekreuzigten? "Tesus Christus gestern und heute, derselbe auch in Ewigkeit!"—

Dies Evangelium soll verkündet werden, besiehlt Jesus Christus selbst, aller Kreatur. Und eben daß er es seinen Jünsgern so ausdrücklich besiehlt, ist ja ein zweiter Grund, warum er immer gepredigt werden muß. Sein Besehl muß uns doch auch über alles gehen, über alle Bedenklichkeiten hinwegsetzen und uns vermögen, alle Bernunst, welche sich gegen seine Kreuzespredigt auslehnen wollte, gesangen zu nehmen unter den Gehorsam Jesu Christi. Er besiehlt's, besiehlt's ja allein schon in den Worten: "Solches tut, sooft ihr's tut, zu meinem Gedächtnis", nämlich seinen Tod wie im Abendmahl so auch überall als die Quelle des Heils zu verkündigen.

Ja, immer sollen wir ihn predigen, gestern und heute und in Ewigkeit, und nicht etwa gestern oder morgen bei besonderen Gelegenheiten und Veranlassungen, welche uns gleich= sam zwingen, doch von ihm, d. h. besonders von seinem Tode zu reden wie etwa an Festtagen. Denn nicht die Festtage machen den Ramen Jesu herrlich und notwendig, außer in einer gewissen Bedeutung, sondern der Name Jesu macht die Festtage herrlich und notwendig, ja, macht jeden Tag zum Festtage. Darum soll er auch an jedem Tage der Gegenstand unserer Prediat sein, d. h. alles dessen, was wir tun und lassen. Mancher wohl spricht freilich auch vom Kreuz und vom Blute Christi wenigstens an solchen seltenen Tagen, um eine Rede etwas rührender zu stellen ( wen sollte es auch nicht rühren, wenn vom Kreuze und vom Blute gesprochen wird, besonders wenn es selten geschieht?). Mancher freilich spricht auch vom Kreuze Christi, denkt aber dabei eigentlich nur an das Querholz, an welchem er hing, und nicht an den, der als ein für uns Berfluchter am Holze hing, und an das, was es bedeutet nach Got= tes eigener Deutung. Mancher spricht auch vom Blute Christi, dem er aber nicht mehr Kraft zuschreibt als dem Blute der beiden Schächer an seiner Seite, außer was das Beispiel betrifft, für eine gerechte Sache zu sterben. Das heißt aber nicht Chriftum den Gekreuzigten, den für uns an unserer Statt Bekreuzigten predigen und immer so predigen, wie es doch geschehen soll, auch nach unserem Texte. O ja, es soll, es muß geschehen, er selbst befiehlt es uns zu unserem eigenen Heile, ihn allein, ihn immer so zu predigen allem Volk auf die von den Aposteln uns vorgezeichnete Beise. Auch unser Text ist dafür ein Beweis, und eben als solchen Beweis für diese Bahrheit hinterlasse ich ihn euch als mein teuerstes und heiligstes Bermächtnis. Wollt ihn nur als folchen Beweis gelten laffen, annehmen und behalten, und zwar deswegen und dazu, daß ihr diese Wahrheit wirklich glaubt, daß ihr diese Wahrheit im Vortrage eurer künftigen Lehrer und Geelforger erwartet, ja fordert und daß ihr dieser Wahrheit dann auch folgt.

Oder glaubt ihr wohl alle und zwar von Herzen der göttlichen Predigt des Evangeliums von Jesu Christo, dem eingeborenen Sohne Gottes, als dem alleinigen Grunde unseres Heils? Glaubt ihr das so sest, daß ihr danach lebt und darauf sterbt mit einer Freudigkeit zum Tage des Gerichts, wie sie nur ein solch gläubiger Christ hat und haben kann? O dürste ich davon überzeugt sein und müßte nicht vielmehr das Gegensteil fürchten, mit wie viel mehr Beruhigung würde ich dann von euch ziehen!

Da ich aber davon nicht überzeugt sein kann, indem ich das Gegenteil weiß, den Aberglauben, Unglauben und toten Glausben kenne, da ich abziehend wie anziehend klagen muß: Ein gut Teil schlasen, o so wollt doch den Beweis unseres Textes, allein an Jesum Christum zu glauben, hören und behalten, um zum wahren, lebendigen Glauben zu gelangen und im Glauben zum sesten Ergreisen seines Berdienstes! Dazu, sage ich, diene zunächst der Beweis unseres Textes, daß Jesus Christus wolle und müsse im mer gepredigt werden.

Dann aber auch dazu, daß ihr diese Predigt von euren Lehrern und Seelsorgern erwartet, ja sordert. Und das könnt, das
dürft und müßt ihr. Sie sind ja Botschafter an Christi Statt,
dazu berusen, daraus verpflichtet, ihn zu predigen, zu ihm zu
führen. O und wie sehr tut es not, die christlichen Gemeinden
daraus ausmerksam zu machen, dazu zu ermahnen, indem so
viele Sirten ihre Serden in dieser Hinsicht und damit in aller
Hinsicht, weil es die Hauptsache ist, betrügen, ihnen törichte
Fabeln bringen, wie ein Apostel sagt, statt des lauteren Evangeliums von Christo Jesu sie einschläsern, statt sie zu erwecken
durch Bußpredigten, d. h. Predigten vom Gekreuzigten; denn
die alle sind schon an und sür sich Bußpredigten.

O darum wollt acht darauf haben und euch nicht täuschen lassen, wollt den oben bezeichneten Maßstab stets bei euch führen, unseren Textvers: "Jesus Christus gestern und heute, derselbe auch in Ewigkeit", um nachzumessen, ob damit alles stimmt. Noch einmal, es ist solches vonnöten; doch mit Schlangenklugheit und Taubeneinsalt muß es geschehen, nicht um zu richten, sondern um zu richtigen, zu be richtigen die Irrenden und für sie zu beten. Und dazu geschehe es denn im Notsall auch von euch. Wo er aber gepredigt wird in der oben bezeichneten Art und Weise, da sollt ihr euren Lehrern um so

williger folgen und gehorchen; denn dazu predigen sie. Wo sie sagen können: Ich glaube, nämlich an den Herrn Jesum, darum rede ich, nämlich von ihm, da sollt ihr der Ermahnung Gehör geben: Folget ihrem Glauben nach; denn das heißt dann ja nichts anderes als: Folget Jesu Christo nach! O und möchte ein solcher Seelsorger euer Teil werden! Wie ist das mein heißester Wunsch, mein sehnlichstes Verlangen, weshalb ich denn auch endlich

III. den Denkspruch unseres Textes als Bunsch und zuversichtliche Hoffnung hinter= lasse, daß er auch fernerhin gepredigt werde.

Dieser Bunsch und diese Hoffnung erstrecken sich aber wiederum teils auf das Allgemeine, Große, Ganze, teils auf das Besondere, Einzelne, auf den kleineren Kreis, namentlich auf dich, meine geliebte Gemeinde Schnathorst.

Wer sollte und müßte denn auch nicht wünschend und betend miteinstimmen in das Gebet Jesu Christi und aus vollem Herzen mitsprechen: "Dein Reich komme!" —, der da hinblickt auf die Totenfelder unter den Heiden, Juden und Türken und freilich auch unter den Chriften? — Fast ganze Erdteile sind noch mit Lahmen, Blinden und Toten bedeckt, welche doch auch berufen, erleuchtet und gesammelt werden sollen, daß sie sehen und leben. Finsternis bedeckt noch immer das Erdreich einem großen Teile nach und Dunkel die Bölker, Finsternis des Aber= glaubens und Unglaubens, des Gögendienstes und Gündendienstes aller Art mit dem ganzen großen Heere der unseligen Folgen für Zeit und Ewigkeit. Wen sollte es nicht betrüben, wenn er unsterbliche Menschenseelen, wenn er freie Geister schmachtend in den Tesseln des Wahns liegen sieht? Wer sollte nicht, der die lautere Milch des Evangeliums Jesu Christi ge= schmeckt und nun den Unterschied erfahren hat zwischen ihr und dem bitteren, wenigstens im ewigen Nachgeschmacke bitte= ren Bermutstranke der Sünde, - wer sollte und müßte nicht wünschen, heiß wünschen, d. h. beten: "Dein Reich komme"?

So müssen wir wünschen, beten. So dürsen wir aber auch hoffen. Denn dürsten wir's nicht, nicht so hoffen, wahrslich, er würde uns dann nicht vorgebetet haben: "Dein Reich komme"! Er würde nicht verheißen haben: Es soll Eine Herde

und Ein Hirt werden. Der Apostel würde zu dem "Jesus Christus gestern und heute" nicht hinzugesetzt haben: "und dersselbe in Ewigkeit". Es würde ihm nicht die Menge zur Beute verheißen sein und daß die Macht der Heiden zu ihm kommen soll. Jesaja 60, 5 u. 11. Aber das ist ihm auch verheißen durch den Mund des Wahrhaftigen, und darum hoffen wir ebenso sest, als wir heiß wünschen und verlangen.

Ja, der Löwe aus Juda wird siegen, muß siegen, auch den Starken ist er zu stark, er soll sie zum Raube haben! Leben wir nicht in einer Zeit, wo Zeichen in Menge davon sichtbar werden, wo am Himmel des Reiches Gottes überall siegverkündende Sterne aufgehen? Treten nicht seine Boten, mahre Evangelisten, mit dem Kreuzpanier in der Hand und im Herzen überall auf unter den Bölkern der Erde, wo nun die Gögenaltäre stürzen und neue erbaut werden zur Ehre des allein wahren lebendigen Gottes, unseres Heilandes Jesu Christi? Wird sein Name nicht von Taufenden mit frohem Jubel gestammelt, die mit diesem Namen nun auch haben segnen und lieben gelernt, da sie vorher fluchten und haßten? D ja, hoffen wir, hoffen wir! Der Herr hat sich aufgemacht, die Bölker heim= zusuchen und seinen Geist auszugießen über alles Fleisch, damit es ein Bolk des Herrn werde. Hoffen wir freudig und zuver= sichtlich, daß früher oder später die Stunde schlägt, wo alles den Sohn küßt und unterm Kreuz anbetet.

"Jesus Christus gestern und heute, derselbe auch in Ewigskeit!" So wünschen, so hoffen wir im allgemeinen, großen und ganzen des Menschengeschlechtes und dürsen so hoffen nach dem heilverheißenden Zeichen der Zeit in Beziehung auf das angesdeutete Missionswesen. Denn so wie die Woge des Meeres, welche der Sturm immer höher und höher trieb, nicht plößlich sich ebnet, sondern erst nach und nach verschwimmt und gar nicht wieder, wenn der Sturm fortstürmt, so auch dieses durch das Wehen, ja mächtige Brausen des Heiligen Geistes entstandene Wogen des Missionswesens. Es wird nicht so bald sich wieder legen und gar nicht wieder, wenn wir nur die Segel nach dem Winde zu spannen verstehen, uns nur dem gnädigen Einswirken des Geistes Gottes stets hingeben. Nicht eher wieder wird es sich dann legen, dis das Schiff mit voller Ladung der

Seiden, Juden und Türken einläuft in den Hafen, aber nicht, um sie zu Sklaven zu machen, sondern zu Freien. O darum noch einmal: Hoffen wir, da wir es jetzt dürsen! Ja, an den Wunsch, an das Gebet: "Dein Reich komme!" im großen und ganzen dürsen wir die zuversichtliche Hoffnung der Gewährung knüpsen; es wird kommen, immer mehr und mehr und endlich ganz.

Doch der heutige Tag heißt den Gesichtskreis meiner Wünsche und Hoffnungen in dieser Hinsicht enger ziehen. Seute erstrecken sich Wünsche und Hoffnungen, daß Jesus Christus immer gepredigt werde, nicht sowohl auf fremde Weltteile und serne Gemeinden, als vielmehr auf dich, auf dich, meine gesliebte Gemeinde Schnathorst. D und wie sollte, dürste, ja müßte ich das auch nicht? Wer steht meinem Herzen denn näher als du, meine Gemeinde? Gewiß keiner, in diesem Augenblick selbst meine künstige Gemeinde noch nicht. Wie sollten denn nicht auch meine Wünsche und Hoffnungen, besonders in Hinsicht des Höchsten und Heilissten, eures Seelenheiles, heute wenigstens und noch lange und immer vorzugsweise auf euch Bezug haben, ihr Glieder dieser Gemeinde, und auf euch aus der Ferne, die ihr meinem Herzen näher tratet?

Wer möchte es einem Vater denn verargen wollen und für Engherzigkeit anrechnen, wenn er bei dem Bunsche und bei der Hoffnung, es möge viele wohlgeratene Kinder geben, diesen Bunsch und diese Hoffnung besonders in bezug auf die sei= nigen vor dem Herrn laut werden läft? Sat uns der Herr ja doch nicht als herzlose Maschinen hingestellt, sondern uns einen Herzensanteil an unserer Arbeit gegeben, den der Freude beim Gelingen, den der Trauer beim Miklingen der Arbeit. Daher auch natürlich der Wunsch, daß gerade da, wo der Wünschende steht und stand, das Feld besonders grünen und blüben möge und viel Früchte tragen, ohne anderen Gleiches zu mißgönnen. Und was man wünscht, das hofft man so gern und leicht. Daher denn wieder die Hoffnung, es werde so geschehen. Und eben deswegen auch mein Wunsch und meine Hoffnung in bezug auf euch, daß auch hier unter euch Jesus Christus, gestern und heute und derselbe auch in Ewigkeit, gepredigt werden möge und werde.

O möchte mein Bunsch erfüllt, mein Gebet gehört werden; möchte ein Mann euch zuteil werden, der aus eigener Herzensersahrung euch ihn als den Beg, die Bahrheit und das Leben predigte und euch so an die wahrhaftige Quelle des ewigen Lebens recht führte. Der unter euch aufträte mit den Borten, womit ich abtrete: "Jesus Christus gestern und heute und derfelbe auch in Ewigkeit"<sup>47</sup>).

D und hoffen wir auch in dieser Hinsicht; der Herr ist ja ein Erhörer des Gebetes! Laft es nur daran nicht fehlen, ihn ernstlich und inbrünstig darum anzurufen! Wir leben ja in einer Zeit, wo das Licht des reinen Evangeliums immer mehr unter dem Scheffel hervorgezogen und auf den Leuchter gestellt wird, (als) wohin es gehört. Der helle Schein verkündet es, hier mehr, dort weniger. Mag freilich auch das Weltmeer so groß fein, daß hier schon ein Sturm wüten und dort nur erst ein leises Wehen vernommen werden kann; mag es im großen Gottesreiche hier auf Erden ähnlich sich verhalten. O die eine Woge schlägt doch eine andere und so fort bis zu den äußersten Enden und bewegt so dann das Ganze. Also vernehmen wir in jetziger Zeit auch hier und da ein mächtiges Wehen des Geistes Bottes, obgleich an anderen Stellen kaum leise gespürt. Aber es wird sich fortziehen, dies mächtige Wehen, bis alles schwankt und Anker werfen muß in dem rechten Ankergrunde, in dem Kelsen Jesus Christus.

Er gestern und heute und in Ewigkeit! Darum hoffen wir sest! Fängt man ja doch wieder an, auf den Lehrstühlen der hohen Schulen und Universitäten nicht bloß seine göttliche Lehre, sondern auch seine göttliche Person zu lieben, (als) wobei man oft einen gefährlichen Unterschied machte, und von Jesus Christus dem Gekreuzigten zu zeugen. Herrliche Zeichen! Bon da kann viel ausgehen! Darum hoffen wir, hoffen auch für uns hier, auch für dich, geliebte Gemeinde Schnathort!

Und mit dieser Hossnung im Herzen trete ich ab und ziehe ich ab. Sie vorzugsweise ist es, welche mich trösten muß bei den Schmerzen der Trennung, welche mächtig sich kundtun, da diese Stunde verslossen und als die letzte verslossen ist für diese heislige Stätte. D daß sie doch länger wäre und zum Tage und zur Woche sich ausdehnen möchte, wie willkommen für mich!

Doch sie ist nun dahin und mit ihr diese ganze schöne Zeit von vier Jahren. Von dieser Stätte aus blicke ich euch als euer Seelforger nicht wieder an. O darum möchte ich euch allen noch einmal so recht ins Auge und Herz blicken, um wenigstens das Bild mitzunehmen; möchte jeden einzelnen noch ansehen und anreden, ansehen mit dem Blicke der Liebe und des Dankes für alle bewiesene Liebe, anreden mit dem Worte: "Und nun, liebe Briider, ich befehle euch Gott und dem Worte feiner Gnade, der da mächtig ist, euch zu erbauen und zu geben das Erbe unter allen, die geheiligt werden!" und mit den Worten unseres Textes: "Jesus Christus gestern und heute, derselbe auch in Ewigkeit!" Das möchte ich jedem einzelnen noch sagen und tue es hiermit, ein jeder wolle es so nehmen und bewahren! Dir aber rufe ich es mit besonderer Rücksicht zu, du kleine Lämmer= schar, welche ich heute hier noch dem guten Hirten erst zuführen soll, euch, meine Kinder, die ihr mir diesen Tag doppelt wichtig macht - möchte er es auch euch werden und bleiben! -, die ihr nun hier an heiliger Stätte das Gelübde ewiger Treue ablegen wollt. O mit welchem Fürchten und Hoffen werde ich besonders euch verlassen! Euch besonders befehle ich Gott und dem Worte seiner Gnade, der gnädigen Berheißung, daß er euer Gott und Bater sein will und euch nicht verlaffen noch versäumen. O wollt auch ihr ihn nicht verlassen noch versäumen, sondern bedenken, was ihr sogleich weiter hören werdet, daß in keinem anderen Heil sei, auch kein Name gegeben, darin wir sollen selig werden, als allein sein hochheiliger Name. Ja, auch euch gelte unser heutiger Text vorzugsweise als Denkspruch: "Jesus Christus gestern und heute, derselbe in Ewigkeit."

Und hieran möchte ich euch noch reihen, euch vom vorigen Jahre, und dann alle von mir Eingesegneten! Ach, wie nahe ihr meinem Herzen gewesen und noch seid, fühle ich besonders in dieser Stunde! Möchtet auch ihr mit einstimmen: "Jesus Christus gestern und heute, derselbe in Ewigkeit!"

Und so käme ich wieder zum Ganzen mehr zurück, obgleich ich einzelne, mit denen ich in amtlicher Hinsicht in nähere Berührung kam, noch einzeln anreden möchte. Aber die Toten hören mich ja nicht mehr. O möchten sie gehört haben, da es noch Zeit war! Die von mir getausten Kinder verstehen mich

noch nicht. O möchten sie einst verstehen wollen, wenn ihre Zeit auch kommt! Die von mir getrauten Ehepaare, nun ja, diese können mich noch hören und verstehen. Möchten sie es denn, damit ihr Ehebund ein Segensbund werde, wie ich es gewünscht und gehofft und auch verheißen habe, wenn sie Jesum den dritten im Bunde sein lassen und auch sprechen: "Jesus Christus gestern und heute, derselbe in Ewigkeit!" Möchten sie das! —

Und nun noch meinen öffentlichen und herzlichen Dank den Lehrern der hiesigen Jugend für die Beweise ihrer Liebe, begleitet von dem Bunsche, daß die hiesigen Schulen immer mehr blühen und zu Vorhallen der Kirche Christi werden mögen, worin auch schon gelallt werde: "Jesus Christus gestern und heute und derselbe in Ewigkeit!"

D ja, möge jedes Haus und jedes Herz hier eine solche Borballe werden, worin seinem Namen die Ehre gegeben wird! Das ist meines Herzens heißester Bunsch, meine freudige Hossprung! Der Herz bleibe bei euch! Der Herz ziehe mit mir! Er sei und bleibe unser Ein und Alles! Er wolle uns doch allen hindurchhelsen, daß wir einst so wie hier in voller Bersammslung zu seiner Rechten uns wiedersinden und jauchzend dann an unsern Denkspruch uns erinnern: "Jesus Christus gestern und heute, derselbe auch in alle Ewigkeit!" Amen.

#### III.

### Antrittspredigt über 2. Korinther 13, 13.

Gehalten vor der evangelischen Gemeinde zu Gütersloh am 11. März 1827, Sonntag Reminiscere.

"Die Gnade unsers Herrn Jesu Christi, die Liebe Gottes und die Gemeinschaft des Heiligen Geistes sei mit euch [allen]! Amen."

So wäre sie denn da, meine geliebte Gemeinde — darf ich dich nun doch so anreden? —, so wäre sie denn da, die heilige, für dich und mich so wichtige Stunde der Uebernahme meines Amtes als Berkündiger des Evangeliums, als Seelsorger unter euch. O wie sollen wir aber, wie soll namentlich ich diese Stunde begrüßen, wie aussprechen, was sie uns beut? Wohl mag dersjenige, der auch nur kurze Zeit dieses Amt bekleidete oder auch, ohne es je schon bekleidet zu haben, nur in etwa diesem hohen

himmlischen Berufe mit gebührendem Ernst nachdachte, — wohl mag der an Tagen wie für mich der heutige seine Brust so voll Hoffnungen, so voll Befürchtungen und Wünsche aller Art fühlen, daß ihm das Wort ermangeln möchte und wirklich ermangeln wird, auch nur einigermaßen auszusprechen, was er empfindet. Denn welch ein wichtiges, hochheiliges Amt das Amt sei, welches die Versöhnung predigt, und welches ich von heute an hier unter euch zu führen von Gott und euch felbst berufen bin, o darüber dürfen wir nur die Heilige Schrift hören, um uns davon bald zu überzeugen. Wer ein Bischofsamt begehrt, begehrt ein köstlich Werk und deswegen köstlich und ausgezeichnet, weil es ein so notwendiges, dem Wesen des Christen= tums eigentümliches Amt ist, weil es seinem Ursprunge nach göttlich und somit seinem Wesen nach heilig ift, weil es einen so herrlichen Gegenstand hat zu verkündigen, Christum den Bekreuzigten und sein Heil, und eine so herrliche Quelle, daraus zu schöpfen, das Wort Gottes, köstlich und ausgezeichnet selbst darin, daß es so streng in seiner Forderung ist und so schwer in seiner Berantwortung, aber auch so tröstend und ermutigend in seinen Verheifungen und so überschwenglich in seinem Lohne. Aber in diesem allen, liegt nicht darin auch Grund genug zu Hoffnungen, Befürchtungen und Wünschen aller Urt wie bei keinem anderen Amte, besonders wenn wir zu diesen allgemeinen Gründen und Ursachen nun noch die besonderen nehmen in des einzelnen besonderen Lagen und Berhältniffen? So vielfach und verschieden diese besonderen äußeren Berhält= nisse und Umstände des einzelnen Seelforgers und seiner Bemeinde find, so vielfach und verschieden in ihren Abstufungen sind nun auch die gegenseitigen Hoffnungen, Befürchtungen und Wünsche derfelben.

So trete auch ich heute vor euch auf mit Hoffnungen, Befürchtungen und Wünschen mancherlei Art, herfließend aus den angedeuteten allgemeinen wie auch besonderen Bründen und Ursachen, trete vor euch auf, wie soll ich sagen, zum dritten, zweiten oder ersten Male, denn alles drei könnte gelten, je nachdem man es geltend macht.

Vor etwa sieben Jahren war es, als ich zum erstenmal an dieser heiligen Stätte vor euch auftrat, auch mit Furcht und

Hoffnung und Wünschen, jedoch der Art, daß sie nicht in Anschlag gebracht werden dürsen, wenn vom Wesen des Amtes die Rede ist, da es hauptsächlich nur betraf den glücklichen Aussang meines Bortrages im Aeußeren, nicht so sehr gedenkend des inneren segensreichen Ersolges. Doch eben deswegen sei dies erste Mal auch nicht gerechnet, da ohnehin so viel Jahre dazwischenliegen, daß es von vielen wohl wirklich vergessen sein möchte.

Bor etwa sieben Monden trat ich dann zum zweitenmal in der Wahlpredigt vor euch auf, oder indem nun das eben be= zeichnete erste Mal als nicht gerechnet betrachtet wird, da viel= mehr zum erstenmal, und zwar mit ganz anderen Hoffnungen, Befürchtungen und Wünschen, da ja von diesem Auftreten mehr abhängen konnte und follte. Wenigstens wurde mehr damit bezweckt und auch erreicht, wie der Erfolg nun erwiesen. Doch wie treten auch diese wieder in den Hintergrund und verschwinden ganz vor denen, mit welchen ich heute vor euch da= stehe als euer nunmehriger Lehrer und Seelforger. Seel= sorger, o das ist ja eben das Wort, an welches solche Hoff= nungen, Befürchtungen und Bünsche geknüpft sind, daß jene des zweiten Auftretens ebenfalls ungerechnet bleiben müffen und damit das Auftreten selbst und nur dies letzte, heutige gelten kann als das erste und bisher alleinige Mal, weil als das bedeutungsvollste Mal. So wie vor den Wogen des Meeres die Wellen kleinerer Gewäffer verschwinden, so vor den Soff= nungen, Befürchtungen und Wünschen des wirklich en Geelforgers alle seine anderweitigen. Und so war, so ist mein Stand, da ich nun hier stehe als euer Prediger und Seelforger. Nehme ich nun aber zu den allgemeinen Gründen und Urfachen folcher Hoffnungen und Befürchtungen noch die besonderen, her= fließend aus den besonderen Berhältnissen und Umständen, o wahrlich, es dürfte mir dann nicht schwer werden, von dieser Furcht und Hoffnung, mit denen ich hier mein Seelforgeramt beginne, diesen ersten Vortrag allein handeln zu lassen, wie auch anfangs wirklich die Absicht war, bis es mir aber doch klar wurde, daß hauptsächlich die besonderen Gründe und Ursachen zu solcher Furcht und Hoffnung heute wenigstens lieber nicht so sehr in Erwägung gezogen würden, um auf der einen Seite

nicht zu sehr ent mutigt, auf der anderen nicht zu sehr er = mutigt zu werden.

Doch wir gedachten ja auch der Wünsche, denn auch diese liegen heute so nahe an der Schwelle des Herzens als Furcht und Hoffnung, ja noch näher, und diese dürfen wir doch auch eher laut werden laffen und sie als Erstlingsopfer darbringen in der gewiffen Zuversicht: Kommen sie nur von Herzen, gehen sie auch wieder zu Herzen und gewinnen sie. O und woran dürfte mir wohl mehr liegen als euer Herz zu gewinnen, denn habe ich das, habe ich alles, — d. h. eure Liebe, euer Vertrauen zu gewinnen, um dadurch dem Herrn, dem ich hier diene, einen Weg zu bahnen? Und nur mit dem Herzen läßt sich das Herz gewinnen, nur mit einem in Liebe offenen Herzen ein zweites eröffnen, mit Liebe Liebe erwerben und sichern. Davon kann ich den Beweis aus eigener Erfahrung entnehmen, auch aus der Erfahrung, daß du, geliebte Gemeinde, mir mit einer Liebe entgegengekommen bist, welche so herzgewinnend war. Eben deswegen kann und muß ich im Drange der Gegenliebe und des schuldigen Dankes versichern, daß auch mein Serz in Liebe offen stehe für alle, für Sohe und Riedrige, Reiche und Arme im Orte und auf dem Kirchspiele, für Freund und Feind würde ich sagen, wenn ich nicht hoffte, daß alle Freunde wären, wie ich wünsche, daß alle es bleiben. Daß ich so por euch auf- und euch nahetrete, darf ich versichern, und meinen heutigen ersten und heiligsten Wunsch, welchen ich für euch hege und euch darbringe, mögt ihr zum Zeichen und Beweise nehmen und ihn mir einst als Pfand- und Mahnbrief vorhalten, wenn die Tat dies nicht bewähren wollte. -

Ja, ein Bunsch ist es, meine geliebte Gemeinde, mein Erstlingswunsch, hier öffentlich und seierlich dargebracht, der, wie bei der Armut ja gewöhnlich, als erster Beweis meiner Gegenliebe und meines Dankes gelten möge, ein apostolischer Bunsch und eben deswegen wohl so recht geeignet, daß er auch heute mein erster Bunsch für euch sei und unsere erste Betrachtung beschäftige. Bünsche werden hier so viele jetzt gehegt und ausgesprochen, o und mit Recht; denn eine gar wichtige Angelegenheit für eine Gemeinde ist es, ihren neuen Seelsorger zu begrüßen, und ihr begrüßt deren binnen kurzem ja zwei. — Hört ihn denn verlesen aus dem Worte Gottes, diesen Wunsch, und ihn dann wiederholen aus meinem Herzen, um unsere weistere Betrachtung daran zu knüpsen und zu leiten.

Text: 2. Kor. 13, 13: "Die Gnade unsers Herrn Jesu Christi..."

Der Apostel Baulus hatte seinen zweiten Brief an die Bemeinde zu Korinth geendet, meine Zuhörer, in welchem er teils Blaubenslehren, teils Ermahnungen, diesen Lehren Folge zu leisten, teils Warnungen und Strafandrohungen niedergelegt hatte, wodurch sein Ion bald ruhig lehrend, bald innig bittend. bald — und dies namentlich zulett — ernst ermahnend, ja drohend geworden war. Um dies lettere gleichsam zu mildern, geht er über zu der sanfteren Ermahnung des 11. Berses, zu der Bitte des 12. und zu dem Schluftwunsche des 13., (als) welcher unsere Textworte enthält. "Zulett, liebe Brüder", fagt er Bers 11, "freuet euch, seid vollkommen, tröstet euch, habt einer= lei Sinn, seid friedsam! so wird [der] Gott der Liebe und des Friedens mit euch sein." Bers 12: "Grüßet euch untereinander mit dem heiligen Ruß. Es grüßen euch alle Beiligen." Bers 13: "Die Gnade unsers Herrn Jesu Chrifti und die Liebe Gottes und die Gemeinschaft des Heiligen Geistes sei mit euch allen!"

In diesem letzten Verse saft er in einem herzlichen, inhaltssichweren Bunsche nicht allein das Ganze des Briefes, sondern der ganzen Offenbarung Gottes zusammen, indem ja in diesem Bunschverse das Ganze des Christentums vereinigt und versborgen liegt. O und wie sollte ich diesen Bunsch nicht heute darbringen dürsen, ja müssen, da man ja als Erstlingsgabe so gut gibt, als man hat und haben kann. Und so möge denn der Bunsch des Apostels am Schlusse serieses mein erster Bunsch werden bei der Uebernahme meines Seelsorgeramtes unter euch.

Der Schlußwunsch des Apostels für seine Gemeinde zu Rorinth mein Erstlingswunsch für meine neue Gemeinde zu Gütersloh. Wir fragen hierbei dreierlei:

- I. Was enthält diefer Wunsch recht eigentlich?
- II. Wie ward und wird er gehegt und ausgefprochen?
- III. Wozu sollte er dort und auch hier heute dienen?
  - I. Der Wunsch unseres Textverses enthält zweierlei:
    - 1. als Lehre die Lehre von der Dreieinig= keit Gottes;
    - 2. als Wunsch die Anwünschung des ganzen Heiles dieses dreieinigen Gottes.

In Hinsicht auf die Lehre von der Dreieinigkeit Gottes zeigt uns unser Text aber ihre Wahrheit, ihre Wichtig= keit und ihre Unbegreiflichkeit.

Sollte es aber nottun, diese dem Christentum so eigentümliche Lehre, die Lehre von der Dreieinigkeit Gottes, ihrer Wahrheit nach sicherstellen und unter Christen noch beweisend vor= tragen zu müffen in der betrübenden Voraussetzung, gerade diese Lehre finde vorzugsweise so wenig Beifall und Glauben? Ach, wohl tut das not, indem ja diese Lehre zu denjenigen Lehren des Christentums gehört, welche mit unserer bloken Bernunft nicht erkannt und begriffen werden können, sondern allein aus der Offenbarung Gottes und der Heiligen Schrift entnommen und geglaubt werden muffen. Denn freilich keinen anderen Beweis für die Wahrheit dieser Glaubenslehre haben wir und können wir hier haben als diese nähere unmittelbare Offenbarung Gottes in seinem Worte. Aber ist diese denn nicht auch Beweis genug, wenigstens für diejenigen, welche der Seiligen Schrift als höchste unmittelbare Offenbarung Gottes glauben und auch da glauben, wo sie nicht sehen, nicht mit ihrer durch die Sünde geschwächten Bernunft begreifen? Gewiß ist sie für diese Beweises genug! — Oder sagt vielleicht der Ungläubige bedenklich und zweifelnd: Wie felten spricht doch die Beilige Schrift von dieser Lehre und in wie dunklen Ausdrücken! - so möge wieder gesagt werden: Bon Geheimniffen, wenigstens nicht von allen, spricht man auch nicht oft, und dunkel, d. h. unbegreiflich wenigstens für unsere jetige Einsicht ist diese Lehre in Ausdruck und Sache eben als Geheimnis. Das kann und darf uns aber nicht irre machen, wenn von ihrer Glaubwürdigkeit und Wahrheit die Rede ist, sobald wir nur der Heiligen Schrift selbst Glaubwürdigkeit und Wahrheit zusgestehen. Und spricht sie denn auch nicht an sogar vielen Stellen diese Lehre aus, so tut sie es dafür an solchen Stellen, welche desto mehr Gewicht haben teils ihrer Veranlassung teils ihrer Stellung wegen.

Eine solche Stelle ift auch unser Textvers, den wir eben als Text heute auch nur allein anziehen. Ist er denn nicht auch feiner Stellung wegen, ich möchte fagen, doppelt beweisend. da er dem Schlufsteine eines Gewerkes vergleichbar den wichtigen Schluß eines wichtigen Briefes ausmacht und gerade darin diese Lehre ausspricht, wie man denn ja auch zu solchen Schluß= steinen gerade die besten und echtesten nimmt? Bäre eine Lehre der Heiligen Schrift mehr oder weniger wahr als eine andere, fo müßten wir sagen, diese ist mehr wahr, schon der angedeute= ten Rücksicht wegen. Aber wenn auch nicht mehr oder we= niger mahr, doch gewiß wahr ift diese Lehre der Heiligen Schrift. Sollte denn dieser Apostelbrief mit Irrtum und Unwahrheit beschlossen und gleichsam besiegelt werden? Oder nicht vielmehr mit einer wahrhaftigen Grundlehre des Chriftentums, wie hier geschieht, mit der Lehre von der Dreieinigkeit Gottes, welche eben auch dadurch geschärfter bewiesen wird ihrer Wahr= heit nach? Aber auch

## ihrer Wichtigkeit nach. -

Dadurch hat man nämlich, wenigstens mit, die Wahrheit dieser Glaubenslehre verdächtig machen wollen, daß man nach ihrer Wichtigkeit, d. h. nach ihrer Wirksamkeit, fragte, und zwar mit einer Miene, welche den Beweis schon liesern sollte, sür wie gar unwichtig sie doch gehalten werden müsse, wie wenig wirksamen Einfluß sie habe auf unser Tun und Lassen. Bei welchem Urteil aber der Unglaube den Maßstab anlegte und nicht der Glaube, natürlich weil man ihn nicht hatte und deswegen auch des Glaubens wirksame Kraft hinsichts dieser Lehre nicht verspürte. Würde es ja auch Torheit sein, von einer Arznei Wirkung zu erwarten, welche wir nicht nehmen oder nicht recht

nehmen und nun schließen: Weil sie ungenommen oder unrecht genommen gar nicht oder nicht recht wirke, sei sie nicht wichtig, und weil sie nicht wichtig sei, sei sie gar nicht da, sei wenigstens keine echte Arznei, und am Ende doch alles nur deswegen, weil sie uns nicht schweckt. Und ist's anders in unserem Falle, wo nur der Glaube über die Wichtigkeit, d. h. Wirksamkeit, dieser Lehre richten kann, indem nur er diese Arznei nimmt und recht nimmt? Nur der Glaube hat die Verheißung und den Segen, auch den Segen der Wirksamkeit dieser Glaubenslehre, weswegen auch nur er die Wichtigkeit derselben kennt und anerskennt, wie ihm das freilich auch besonders aus der Heiligen Schrift erhellt.

So auch aus unserem Texte, wo der Beweis dieser ihrer Wichtigkeit wiederum durch eben diese Stellung als Schlußvers eines apostolischen Schreibens geschärft wird. So wie einem guten Kinde zwar alle Reden des sterbenden Baters oder der scheidenden Wutter wichtig sind, die letzten aber doch am wichtigsten, nicht bloß, weil es eben die letzten sind, sondern in der richtigen Boraussetzung, daß jene gerade die wichtigsten zuletzt genommen, so auch uns hier diese wichtige Lehre. Und wie diese Sterbenden denn auch zwar alles als Wahrheit wollen geredet haben und betrachtet wissen, aber doch diese und jene besonders wichtige Wahrheit schlußessich wiederholend hervorheben, so auch hier der Apostel am Schlusse seines Brieses die Lehre von der Dreieinigkeit Gottes und bezeugt auch eben damit ihre Wichtigkeit. Freilich auch:

ihre Unbegreiflichen Glaubenslehre der Beweis ihrer Unwahrheit, wie viele diesen Beweis schon allein darin suchen und sinden, so wäre dieser Lehre von der Dreieinigkeit Gottes freilich damit das Siegel der Unwahrheit aufgedrückt. Denn das müssen wir gestehen und zugeben: Unbegreislich ist diese Lehre, wie das der Apostel selbst auch zugibt. Oder will er nicht durch das bloß kurze Aussprechen dieser Lehre mit den paar Worten unseres Textes ohne weitere Erklärung, wie wir auch nirgends in der Heiligen Schrift nähere, bestimmtere Erklärung darüber sinden, — will er damit nicht sagen: Diese Lehre bedarf hier keiner Erklärung, weil sie nicht begriffen werden kann,

sondern nur auf das untrügliche Zeugnis Gottes selbst geglaubt werden soll? Wie damit ja auch übereinstimmt das kurze, ohne weitere Erklärung, aber auch bei einer wichtigen Gelegenheit ausgesprochene Wort Jesu Christi selbst: "Gehet hin und lehret alle Bölker und tauset sie im Namen des Vaters, des Sohnes und des Heiligen Geistes."

Unbegreiflich ist also freilich diese Lehre, aber dennoch wahr und wichtig, das ist das erste, was unser Wunschvers enthält und welches eben deswegen auch heute nicht übersehen und übergangen werden durste.

Dann aber enthält dieser unser Textvers

2. den Wunsch selbst, die Anwünschung des ganzen Heils dieses dreieinigen Gottes, und zwar

die Bnade unsers Herrn Jesu Christi, die Liebe Gottes des Vaters — und die Gemeinschaft des Heiligen Geistes.

D und das ist etwas Herrliches, Seliges, Heiliges! — Denn: Gnade, Gnade ist ja das Wort, welches der in Günden empfangene und geborene Säugling schon lallen sollte und darum seinen ersten Schrei lassen laut werden, weil Enade, weil fündenvergebende Liebe allein es ist, wodurch er zum ewig feligen Leben geboren wird und gelangen kann. — Enade, das ift das Wort, welches der Mensch, der Sünder mit stärkerem als Säuglingsgeschrei und mit gerungenen händen zu Gott aufrufen sollte, sobald und soweit er zur Erkenntnis seiner selbst, d. h. feiner Sündenschuld, gelangt; denn seine Sündenschuld erkennen heißt driftlich sich felbst erkennen. Gnade, fündenvergebende Liebe Gottes allein gibt uns Anwartschaft auf das Erbe, welches uns aufbehalten ist im Himmel. Gnade aber nur, wie unser Text sagt, die Gnade unseres Herrn Jesu Christi tut das oder wie wir sie danach benennen könnten, die christliche Bnade, d. h. eine von Jesu Christo dem eingeborenen Sohne Bottes durch sein verföhnendes Leiden und Sterben erworbene, uns frei geschenkte, gläubig und demütig empfangene unendliche Gottesanade.

"Nicht gebe ich, wie die Welt gibt", spricht sein holdseliger Mund. Alles, was er hat und gibt, ist anders, ist unendlich besser, als was die Welt gibt, follte es auch ein und denfelben Namen tragen, denfelben Schein haben. So auch seine Enade. Die Gnade unseres Herrn Jesu Christi ist eine gar eigene Gnade, in der Hinsicht nämlich, wie sie uns erworben ist und wie wir ihrer teilhaftig werden, indem sein Verdienst bei gläubiger Annahme unser Verdienst wird und das für uns erworbene Heil uns sichert, aber dennoch wiederum freies Enadengeschenk Gottes ist und bleibt.

Als das ewig selige Leben, wozu Gottes Liebe den Menschen erschaffen hatte, durch unfere Sündenschuld verloren ging und Bottes Zorn und Ungnade, zeitlicher Tod und ewige Verdamm= nis unser Erbteil geworden war, da konnte der gerechte Richter nicht anders als so richten: und mit höhnendem Triumphe rief der Mörder des Menschengeschlechtes: "Sei gerecht, Richter, d. h. strafe!" und das heißt wieder: "Stoke in den ewigen Pfuhl das gefallene Geschlecht!" Aber einen anderen Triumph hatte die ewige Liebe bereitet, den Triumph der Gnade, wovor auch Satanas verstummen mußte mit seiner Anklage, verstummen beim Anblick des gekreuzigten ewigen Hohenpriesters, unseres Herrn und Heilandes Jesu Chrifti, der für uns von Gott gur Sünde gemacht wurde, damit wir würden in ihm die Gerechtigkeit, die vor Gott gilt. Nicht auf Gnade und Ungnade ergeben wir uns nun unserm Richter, sondern auf Enade allein, und zwar auf die Gnade unseres Herrn Jesu Christi, welche mächtiger ist als die mächtige Sünde und Hölle. Seht, meine Zuhörer, das ist die unendlich-herrliche Enade unseres Herrn Jesu Christi, welche der Apostel den Christen zu Korinth und allen, auch euch, wünscht. -

Und sein Wunsch ist auch mein Wunsch, — damit aber auch

die Liebe Gottes, des Baters.

Nur da, wo diese Gnade unseres Herrn Jesu Christi erlangt ist, kann die Liebe Gottes des Baters Raum gewinnen und behalten, die Liebe Gottes zu uns und wiederum unsere Liebe zu Gott. Denn in dem verderbten Zustande, worin wir von Natur liegen, in diesem Abgekehrtsein von Gott, in diesem Umherirren in den Wüsten der Sünde ist es ja unmöglich, daß

der heilige Gott, der das Gute liebt und das Böse verabscheut, uns mit innigem Wohlgefallen und mit Liebe sollte anblicken können. Und wo wiederum das Herz in seiner bewußten, wenn auch nur dunkel bewußten Schuld schlägt, kann es Gott nicht lieben, wie es follte und wie doch gefordert wird, weil es ihn fürchtet. O und diese Schuld regt sich auch immer so stark mit ihrem furchtbringenden Berdammungsspruche, daß die Liebe ausgetrieben bleibt, daß wir fliehen und uns verstecken, wo wir den Herrn im Garten gehen hören. Wenn aber nach echter Bufe und im Glauben an den Gekreuzigten diese Gündenschuld getilgt, diese Scheidewand niedergeriffen ift durch die Gnade unsers Herrn Jesu Chrifti, wenn nach der Knechtschaft die Kindschaft wieder erlangt ist und der Abbaruf gelernt, — o dann ist die wahrhaftige gegenseitige Liebe wieder da, welche über= schwenglich ewig befeligt. Auf den Gnadenblick unseres Herrn Jesu Christi folgt wie auf die Morgenröte die Sonne der Liebesblick Gottes des Baters und schließt uns den ganzen Himmel auf zum seligen Erbe. Im Widerschein dieses Sonnen= blickes der Liebe Gottes gelagert — denn den geraden ganzen Strahl ertrügen wir nicht —, ruft Afaph aus: "Herr, wenn ich nur dich habe, frage ich nichts nach Himmel und Erde. Wenn mir gleich Leib und Seele verschmachtet, so bist du doch, Gott, allezeit meines Herzens Trost und mein Teil" (Pfalm 73, 25 f.). Was einem Kinde, dem billig Vaters und der Mutter Liebe das Höchste und Teuerste ift, nach dem gerechten Zürnen der= felben der wiederkehrende freundliche Liebesblick gilt, das und tausendmal mehr gilt dem in Christo begnadigten Sünder die Liebe Gottes, seines versöhnten Baters im Himmel. Und diese unendlich beseligende Liebe Gottes wünscht der Apostel in unserem Texte den Chriften zu Korinth und damit allen, auch euch hier! Und sein Wunsch ist auch mein Wunsch, mein herzlichster Wunsch!

Damit folgt nun, wie auch damit bedingt ist:

die Gemeinschaft des Heiligen Geistes. -

Denn wiederum nur da, wo durch die Gnade unseres Herrn Jesu Christi und durch die dadurch erneuerte Liebe Gottes des Baters aus dem alten steinernen Herzen ein neues, ein fleischer= nes geworden ist, ein Serz wieder bedürftig und empfänglich für das Höhere und Göttliche, nur da kann die Gemeinschaft des Heiligen Geistes stattfinden, nur da dies Herz ein Tempel des Heiligen Geistes werden und bleiben, in welchem alle Tage Sonntag ist. O und wie durchaus notwendig dieses Innewohnen des Beistes Gottes in unserem Herzen, diese wahrhaftige bleibende Gemeinschaft mit unserem Geiste sei, leuchtet bald ein, wenn wir die Heilige Schrift darüber hören und alle vom Geifte Bottes regierten Herzen. Auch unser Text spricht durch die Anwünschung der Gemeinschaft des Heiligen Geistes die Notwendigkeit und den großen Segen dieser Berbindung und Gemeinschaft aus. Dieser heilige Gottesgeist ist es ja auch, durch welchen alles, was gut und göttlich heißt, in uns gewirkt wird, der nach diesen seinen Gotteswirkungen bald als Tröster, bald als Erwecker und Erleuchter unseres toten, verfinsterten Herzens uns angepriesen und angewünscht wird, in deffen Gemeinschaft wir allein des Heiles der Erlösung teilhaftig werden, indem wir ja nicht aus eigener Bernunft noch Kraft an Jesum Christum unseren Herrn glauben oder zu ihm kommen können, sondern der Heilige Geift hat uns dazu berufen und erleuchtet, darin geheiligt und erhalten. Er allein ift es, der jenen Abbaruf uns kindlich und gründlich lallen lehrt.

D eine selige Gemeinschaft, die Gemeinschaft dieses heiligen Gottesgeistes, worin der Unerleuchtete erleuchtet, der Schwache stark, der Trostlose getröstet, der Tote lebendig, der — doch wie können wir's alle nennen, was wir von Natur sind, aber nicht sein sollen, und was wir nicht sind und haben, aber sein und haben sollen und es allein nur durch den Heiligen Geist Gottes werden und erlangen! Darum, weil dem so ist, lehrt es der Apostel auch in unserem Texte, wünscht es seinen Christen zu Korinth und damit allen, auch denen zu Gütersloh. Und sein Wunsch ist auch mein Wunsch, mein Erstlingswunsch, euch heute hier öfsentlich und feierlich dargebracht!

O ja, möchte dieser heiligste und herrlichste aller Wünsche bei euch allen in Erfüllung gehen, um das Herrliche desselben an euren eigenen Herzen zu erfahren! Betend wünsche ich: Die Enade unsers Herrn Jesu Christi, die Liebe Gottes und die Gemeinschaft des Heiligen Geistes sei mit euch allen, allen! Wir fragen:

- II. Wie ward dort und wie wird heute hier dieser Wunsch gehegt und ausgesprochen?
- 1. Aufrichtigerweise, 2. verheißungsweise, 3. bedingungsweise.—

Daran zweifelt doch wohl keiner unter uns, meine Zuhörer, daß dem Apostel Paulus dieser Wunsch so recht aus tiefster, aufrichtig liebender und eben deswegen aufrichtig wünsichen der Seele geflossen sei.

Liebte er sie doch alle wie ein Bruder seine Brüder, wie ein Vater seine Kinder oder welch anderes Verhältnis zum Maßstabe und zum Bilde seiner Liebe dienen mag. Wollte er doch felbst für sein Volk verbannt sein von Christo, wenn demselben dadurch könnte zuteil werden die Enade unsers Herrn Jesu Christi, die Liebe Gottes und die Gemeinschaft des Heiligen Geistes. Hat er doch, um seine Liebe mit der Tat und Wahrheit zu zeigen, mehr gearbeitet als alle. — O und ob ich den Tat= beweis meiner aufrichtigen, heißen Liebe zu euch, meine Brüder, auch noch nicht gegeben habe, weil noch nicht habe geben können, so wolle dennoch keiner daran zweifeln, daß auch mein Wunsch nicht aufrichtig sei, daß er nicht auch komme aus tiefster liebender Seele, daß es mir nicht auch wahrhaft am Her= gen liege, es möge euch zuteil werden die Enade unfers Serrn Jesu Christi und die Liebe Gottes des Baters und die Gemeinschaft des Heiligen Beistes!

Daß des Apostels Bunsch aufrichtig war, hat er bewiesen durch die ganze Führung seines Amtes als eines Lehr-, Trost- und Strasamtes, und hierdurch muß jeglicher christliche Seel- sorger diese Aufrichtigkeit dartun; dadurch auch ich, was ich denn auch durch die Gnade Gottes zu tun hofse und hiermit verspreche. Ob auch die Ausrichtung des Lehr- und Trostamtes leichter und lieber geschehen mag, so sehlte es dem Apostel den- noch nicht an Beranlassung und Nötigung, auch das Strasamt zu sühren und auch dadurch die Aufrichtigkeit seines Bunsches an den Tag zu legen, wie davon selbst das Kapitel, aus welchem unser Text genommen ist, den Beweis liesert. Wird es aber auch jedem anderen christlichen Seelsorger an Beranlassung und

Nötigung dazu fehlen, so ungern er sie sehen mag? Wird es auch hier daran sehlen, so sehr ich wünsche, es möge daran sehlen? Wollt aber, meine Zuhörer, wenn auch von mir hier das Strasamt müßte mit zu Hilfe genommen werden, wollt doch immer nur den Beweis von der Aufrichtigkeit des Wunsches unseres Textes darin sinden, welcher aus Liebe gehegt und ausgesprochen und auch danach gehandelt wird.

Ferner ward und wird dieser Wunsch gehegt und aussgesprochen:

2. verheißungsweise. Das ist auch die herrlichste Seite dieses Amtes, die Seite des eben erwähnten Trostamtes, wo wir mit den teuren Gottesverheißungen hereintreten in die Nacht des Sünders, in die Kammern des trostlosen Elends, an die Lager der Sterbenden, wo wir dem, der sich an der Himmelspforte wähnte und fich nun am Ende an der Höllen= pforte sieht, noch von der Gnade unsers Herrn Jesu Christi für die reuigen Sünder reden dürfen, um so seine Seele noch wie einen Brand aus dem Feuer zu retten. Da sind wir dann fo recht Botschafter an Chrifti Statt, dürfen dem Buffertigen verheißend münschen und sagen: "Sei getroft, deine Sünden find dir vergeben!" Rönnen wünschend verheißen die Gnade unsers Herrn Jesu Chrifti und die Liebe Gottes und die Gemeinschaft des Heiligen Geistes. So ift unser Text, unser Bunschpers auch zu nehmen als ein Verheißungsvers, verheikungsweise ausgesprochen. Und so wie der Apostel, so auch ich unter euch, als der ich gewürdigt und berufen bin, dasselbe Umt zu bekleiden, insofern nämlich noch immer der chriftliche Brediger und Seelforger Botschafter ift an Christi Statt, Berwalter über Gottes Geheimnisse und Enadenverheifzungen. So verheiße denn auch ich euch wünschend die Gnade unsers Herrn Jesu Christi und die Liebe Gottes des Vaters und die Gemeinschaft des Heiligen Geistes und spreche somit diesen meinen Erstlingswunsch verheißungsweise aus.

Aber dabei endlich auch:

3. bedingungsweise. Denn freilich ohne Bedingung ist keine Berheißung und ohne erfüllte Bedingung keine erfüllte Berheißung, sondern so wie vor dem B das A, so geht

vor der Verheißung die Bedingung her, folgt wenigstens auf die Verheißung so unmittelbar wie das B auf das A.

So geht auch dem verheißenden Schlußwunsche der Enade unseres Herrn Jesu Christi der ganze Brief des Apostels mit seinen Lehren und Geboten gleichsam als Bedingung voran.

Buße und Glauben und Heiligung des Lebens als natür= liche Folge von Buße und Glauben gehen der Gnade Gottes als Bedingung voran, wie auch ein wichtiger Liedervers fagt: "Es geht kein Tier zum Himmel ein, es müffen neue Menschen sein voll Buß und Glaubensfrüchte!" Und ein noch wichtigerer Bibelvers: "Tut Buße und glaubet an den Herrn Jesum!" Und wiederum: "Jaget nach der Heiligung, ohne welche wird niemand den Herrn sehen!" Nur nach dem wahrhaftigen Leid= tragen über seine Sündenschuld wird man getröstet mit der Gnade unseres Herrn Jesu Christi, und nur der wahrhaftige Glaube an Jesum Christum kann diesen Trost ergreifen und sich zueignen. Soll ich deswegen in die Nacht eurer Sünden, an euer Sterbelager den Troft der Gnade unfers Herrn Jesu Christi bringen, o so wollt euch vorher diese Bedingung gefallen laffen, die der Buße und des Glaubens. Wer diese Bedingung nicht hält und behält, kann den Troft, der verheißen ift, auch nicht halten und behalten, sondern vergift ihn und muß ihn fallen laffen vor den taufend Anklägern, den Sünden, und muß felbst dann mitfallen in die Sände des lebendigen, richtenden Gottes.

Ach, und schrecklich ist es, so in die Hände des lebendigen Gottes zu fallen (Hebr. 10, 31). O möchte nur keinem unter euch das die eigene traurige Erfahrung beweisen, nein, möchtet ihr meinen Erstlingswunsch auch gleich bedingungsweise fassen und dann, was die Hauptsache ist, diese Bedingung unter dem Gnadenbeistande Gottes erfüllen! O dann würde der Trost haften; dann würde der Herr durch seine Gnade, mit seiner Liebe, in seiner Gemeinschaft euch ewig überschwenglich beseligen. Daß das euer Erbteil einst werde, ist meines Herzens heiligster, innigster Wunsch, dazu hauptsächlich gehegt und aussgesprochen.

Doch das besonders war endlich die dritte Hauptfrage in bezug auf unseren Textwunsch, nämlich:

III. Wozu follte dort und foll auch hier die = fer Wunsch nun dienen?

1. Zum Zeugnis dessen, der ihn hegt und auss
spricht. —

Mancherlei ift es, meine Zuhörer, wonach eine Gemeinde hinsichts ihres Seelsorgers zu fragen hat, ob er das und das sei oder nicht sei, habe oder nicht habe, könne oder nicht könne oder wie es sein und heißen mag. Aber das, wonach vor allem am ersten gefragt oder vom Seelsorger, auch ungefragt, schon geantwortet werden sollte, indem er diese Frage stillschweigend voraussetze, wonach aber leider oft am letzten gefragt und so selten rein, entschieden rein und wahr geantwortet wird, — das, meine Zuhörer, ist der Glaube. — Denn mit diesem Glauben hauptsächlich ist alles andere bedingt, damit gegeben oder genommen. Der Glaube ist und hat und kann alles, was da gestordert wird. Wie man glaubt, so lebt, so liebt, so hofft, so duldet, so stirbt man.

"Ich glaube, darum rede ich", sagt David, und so sollte jeder sagen, auch wenn er mit David hinzusetzen müßte: "Ich werde aber sehr geplagt." Jeder sollte nur da und das reden, wo und was er wirklich glaubt, und sonst lieber schweigen. Denn reden von einer Sache und besonders von der Sache Jesu Christi, die man nicht glaubt und daher auch nicht kennt, ist ost schlimmer als schweigen, so schlimm das übrigens auch sein mag.

Wenn aber vom Glauben hier die Rede ist, so wird damit doch unter Christen nicht allein das gemeint, was auch die Seiden, ja die Teufel selbst glauben, aber dabei zittern. Sonstern es wird gemeint der Glaube an Jesum Christum den Geskreuzigten als die alleinige Quelle unseres Seils und der Glaube an alle Offenbarungslehren des Christentums, wie sie in der Seiligen Schrift enthalten sind, und besonders an die Haupts und Grundlehren desselben, (als) wovon eine auch die oben betrachtete der Dreieinigkeit Gottes ist. Nicht allein heidsnisch glauben, daß ein Gott sei, sondern in dieser Beziehung christlich glauben, daß ein dreieiniger Gott sei, das ist gemeint.

Und dabei möchte nun mancher sich's eher erklären können, warum ich diese im Text enthaltene Glaubenslehre des Christen-

tums gerade heute hervorgehoben, indem sie, wie der ganze Wunsch nicht allein ein Zeugnis meiner Liebe, sondern auch meines Glaubens sein sollte, (als) welches abzulegen und heute hier abzulegen ich für nötig erachtete, damit man gleich anfangs wisse, was man in dieser Hinsicht zu hoffen oder zu fürchten habe, je nachdem man dabei nun hofft oder fürchtet. Ja, ich glaube, ach Herr, stärke mir den Glauben! — ich glaube, darum rede ich und werde reden, solange es dem Herrn gefällt, von der Gnade unsers Herrn Jesu Christi, an den ich glaube als an meinen Herrn und Gott, als an meinen Mittler, Verföhner und Seligmacher, reden von der Liebe Gottes in Christo und von der Gemeinschaft des Seiligen Geiftes. Er, der dreieinige Bundesgott, an den ich glaube, den ich liebe — o glühte sie doch, diese Liebe! -, auf den ich hoffe, er sei und bleibe es denn, von dem und durch den ich zu euch rede, hier an dieser heiligen Stätte und überall! Mein heutiger Erstlingswunsch gebe davon schon Zeugnis, sowie mein ganzes künftiges Leben und Wirken es tue! Dazu follte diefer Wunsch auch heute hier dienen!

2. Aber auch zum Segen der Gemeinde, für welche er gehegt wird.

Jeder wahrhafte, herzlich-aufrichtige Wunsch hat die Kraft der Fürbitte, ist auch eigentlich Fürbitte und deswegen so fegensreich als diese felbst, besonders wenn nun noch das Gebet, die Fürbitte im engsten Sinne des Wortes, hinzukommt. Daß des Apostels Bunsch von solchem Gebet für seine Christenbrüder begleitet war, davon liegen Zeugnisse aus seinem eigenen Munde in der Heiligen Schrift vor. Und daß auch mein aufrichtiger Wunsch von solcher Fürbitte begleitet sei, worin sich ja auch erst die rechte Aufrichtigkeit kund tut, o davon wollt euch überzeugt halten, meine Brüder, und auf den Segen dieses Erstlingswunsches nun auch um so eher hoffen. Das Gebet eines Seelsorgers für seine Gemeinde muß ihm so wichtig sein - o wäre es das nur immer! — als alle übrigen Verrichtungen seines Amtes. Denn auf den Betkammern wird wahrlich oft mehr ausgerichtet, als in die Augen fällt und hier kund wird. Berborgen bleibt es oft, bis einst auch in dieser Hinsicht ans Licht kommen wird, was im Dunklen verborgen war. Ja,

segensreich, überschwenglich segensreich sei und werde immer mehr dieser mein Erstlingswunsch für und unter euch, begleitet von der Bitte zu Gott um dessen Ersüllung; denn dazu sollte er immer, dazu auch heute hier dienen.

Dann endlich aber auch dienen:

3. zur Ehre und Berherrlichung des dreiseinigen Gottes.

Dazu muß sich am Ende auch alles vereinigen, darin alles gleichsam auflösen, alles gereichen zur Ehre und Verherrlichung Gottes unseres Baters. Alles, so auch dieser Bunsch, muß ein Anklang und Nachklang sein des großen, ewig-tönenden Amen des Sehers in der Offenbarung: "Amen, Lob und Ehre und Beisheit und Dank und Breis und Kraft und Stärke sei unserem Gott von Emigkeit zu Emigkeit!" Dreieiniger Gott und Vater — das sind Gottes höchste Titel, und vor ihm uns beugen und anbeten, tief im Staube vor ihm, der da war und ift und sein wird, ihm Ehre und Verherrlichung zu bereiten, was ist heiligere und süßere Pflicht, was bringt seligeren Ge= winn? Beugt ihr euch so vor ihm? Rennt und liebt ihr ihn so, daß er euch alles in allem ist? Gereicht auch bei euch der Wunsch unseres Textverses zur Ehre und Verherrlichung dieses unseres Gottes, (als) wozu er doch auch heute hier bei uns allen ge= reichen und dienen foll? O wohl, wohl, wenn dem fo wäre! Selig, wer wie die Engel des Himmels seine Kronen ihm zu Küßen legt! Möchtet ihr das, meine Zuhörer, möchtet ihr glauben und glaubend und liebend erfahren, was er enthält, dieser Wunsch, als Lehre und als Wunsch! Möchtet ihr es glauben, daß er so wirklich für euch gehegt wird, wie er ausgesprochen ist, so aufrichtig, so verheikungsvoll, aber auch so bedingungs= meise!

Möchte er dienen dazu, wozu er auch bei euch dienen kann und soll, zum Zeugnis meines Glaubens und meiner Liebe, zum Segen für euch und zur Verherrlichung Gottes! O und dazu verhelfe uns allen die Gnade unsers Herrn Jesu Christi und die Liebe Gottes und die Gemeinschaft des Heiligen Geistes jetzt und immerdar! Ein Amen möge zunächst diesen Wunsch beschließen; denn auf einen solchen Wunsch, der ja Gebet ist, gehört ein Amen! Amen möge auch die Textbetrachtung schlies

ken; denn diese sei hiermit geschlossen. Aber dennoch ist mir das Herz so voll, so voll von dem, was war, was ist, was sein wird in betreff meines Amtes hier, daß die Lippen davon noch nicht schweigen mögen. Zum erstenmal in oben genannter Bedeutung stehe ich hier, und wie nahe liegt da der Gedanke an das lette Mal, mag es früher oder später, so oder anders erscheinen, und der Gedanke an all das, was zwischen diesem ersten und letzten Mal liegen wird, und an das Gericht, was darauf folgt; denn heute denkt man wohl billig auch daran. O und denke ich nun an die Reihe Männer, welche vor mir diese Stätte betraten und in der Kraft des Herrn Herrn wandelnd von diesem Herrn mit Lehre und Wandel zeugten, an welche ich mich nun der Reihenfolge nach anschließen soll — (o möchte es auch geschehen dem Wirken nach!), und denke dann an mich in meiner Schwachheit und Jugend: Sollte mir da das Herz nicht voll werden, auch voll Zagens werden? Ach, und verargt es mir nicht, meine Geliebten, wenn ich dabei die Erinnerung an meine frühere Gemeinde auch in Rechnung bringe, welche ich noch nicht vergessen darf und kann, noch lange nicht vergeffen werde. Der Herr wolle fich ihrer wie unser aller erbarmen und Gedeihen geben zu dem, was dort durch seine Gnade gesät ist und hier wie früher so auch ferner gesät werden foll!

Er wolle uns allen hindurchhelfen — und er will es, er wird es, er muß es, wer sollte es sonst tun? —, hindurchhelsen durch alles, wie er oft so wunderbar auch hier geholsen hat! —

Und darauf werde es denn gewagt und auch hier begonnen das Werk im Namen des Herrn, in seinem Namen, unter seinem Gnadenbeistande fortgesetzt und in seinem hochheiligen Namen geendet, wie und wann es ihm gefällt.

Wenn wir dann alle entschlasen sind und wieder auserstanden und nun die Seelenhirten der Gemeinde Gütersloh sich umssehen nach den geretteten Seelen und, was der erbarmungsreiche Gott geben wolle, viele finden, ach, daß dann auch ich nicht leer möge dastehen, sondern auch möge von vielen sagen dürsen: "Siehe, Herr, hier sind die, die du mir gegeben, meiner Weide anvertraut hast!" D laßt euch dahin sühren, es ist ein seliges Ziel; laßt uns allesamt dahin mit Ernst trachten, es ist

ein ewig lohnendes Ziel! Und dazu verhelfe euch und uns allen der dreieinige Gott!

Ja, die Gnade unsers Herrn Jesu Christi und die Liebe Gottes und die Gemeinschaft des Heisten Geistes sei mit euch, sei mit uns allen! Amen!

#### IV.

## Weihnachtspredigt über das Evangelium am ersten Weihnachtsseiertage.

Behalten 1828 vor der evangelischen Gemeinde zu Gütersloh.

"Siehe, ich verkündige euch große Freude, die allem Bolk widerfahren wird."

Und ob fie auch schon köstlich sind, die Stunden froher Erwartung und freudigen Hoffens auf irgendein Gut, ob auch schon jede Adventszeit eben als Zeit solch froher Erwartung der Dinge, die da kommen follen, ihr Angenehmes und Fest= liches hat, bei weitem köstlicher bennoch, nicht wahr, meine Zuhörer, sind die Stunden befriedigter Erwartung, erfüll= ter Hoffnung, die festlichen Tage des Empfangs und der Besitznahme dessen, was man hoffte. Denn bei weitem herrlicher ist es doch, am lohnenden Ziele felbst schon zu stehen, als es von fern zu erblicken, bei weitem herrlicher doch, das jedesmalige Fest felbst schon zu feiern, als die Hoffnung und Borbereitung darauf, und wo in der Erfahrung sich's anders erwiese, da liegt die Schuld nicht an der Sache, sondern am Menschen. Herrlich besonders sind die Weihestunden christlicher Feste, denen man mit immer gesteigerter Sehnsucht entgegenblickte, herrlich und lohnend, wenn sie endlich erscheinen mit dem ganzen vollen Segen, den sie versprachen.

Solche köstlichen Stunden haben denn auch wir nun wieder erreicht, meine geliebten Festgenossen. Es ist da, das froh erwartete, heiß ersehnte Fest, das Fest der Geburt des Gottsmenschen, unseres Herrn und Heilandes Jesu Christi. Es wird nun wieder vernommen die fröhliche Botschaft, welche zuerst auf Bethlehems nächtlichen Fluren ertönte und im ewigen Widers und Weiterhalle von Gebirge zu Gebirge, von Weltteil zu Weltteil, von Jahrhundert zu Jahrhundert sorttönen wird,

das Lied — denn eine folche Botschaft ist wohl ein Lied, ein Triumphlied zu nennen —: "Euch ist heute der Heiland geboren, welcher ist Christus, der Herr!" — der Jubelpsalm himmlischer Scharen: "Ehre sei Gott in der Höhe, Friede auf Erden und den Menschen ein Wohlgefallen!"

Ob uns auch die zu diesem Feste vorbereitende Adventszeit teuer und wert war — o und sie war es! —, teurer und werter bennoch ist uns der heutige Tag, sind uns die Stunden, welche wir an diesem Feiermorgen schon verlebt haben und — gnadet Gott — verleben werden. Was sind wir Menschen, wir Sünder doch, daß wir mitten in unserem Sündenwinter solcher Frühslingstage, solcher Wonnestunden gewürdigt werden, daß solche Segensfluten auf uns herabströmen dürsen! Auf den Anien sollten wir heute zum Tempel des Herrn kriechen vor Beugung und Schamgesühl über unsere Unwürdigkeit und wiederum mit Windesschnelle, mit davidischem Bundesladentanz sollten wir eilen, vor Freude und Dankgesühl über unseres Gottes Ersbarmen.

So gestaltet sich im christlichen Gemüte, welches weiß und bedenkt, was zu seinem Heil in Christo Jesu und durch ihn geschah, das festliche Gesühl des heutigen Tages, gestaltet sich, je nachdem dies Gemüt nun seine besondere Richtung genommen, entweder so, daß es sich unter die Jubelsänger mischt, mit den Hirten umkehrt, Gott laut zu preisen, oder so, daß es mit der stilleren, tiessühlenden Maria zwar alles mehr bei sich behält, aber innen im Herzen es dafür recht fleißig bewegt. Wie könnten, wie dürsten wir auch anders, als also sesslich gestimmt mitzujauchzen, da es uns alle und jeden einzelnen unter uns so nahe mitangeht, und wäre es gegen Engelsgesang auch nur Kindeslallen, dennoch mit ans und einzustimmen: "Ehre sei Gott in der Höhe, Friede auf Erden und den Menschen ein Wohlgesallen"?

Ja, so dürfen wir, und das ist Bnade von Gott. So müssen wir, und das ist Pflicht für den Menschen. So wolse len wir durch Gottes Gnade, und das sei unsere Feier: dürsen, müssen, wollen; keinen, auch den Geringsten nicht ausgenommen.

Nicht wahr, ihr stimmt doch bei und mit ein? Ihr heißt es doch gut, wenn ich mein Festgefühl zum Maßstabe für das eurige mache, wenn ich meine Festpflicht auch euch zumute, meine Keier auch euch wünsche, von euch verlange? — Oder dachtest du, leichtsinniger Sünder, bisher mit folchem Ernste noch nicht daran, o so tue es heute! Dachtest und denkst du, trauernder Sünder, vielleicht, an folder hellen Fest= freude könnest und dürfest du keinen Teil haben und nehmen, das sei nur für die frömmeren Hirtenseelen, nicht aber für einen so elenden Sünder als du seieft, du könnest und dürfest nicht mitfeiern, wollest nur mitzusehen und weinen? Dachtest und denkst du so, o dann irrst du sehr! Nein, weine du nicht, wenigstens von heute an, weine mit vor Freuden! Höre auch du die himmlische Botschaft: Es ist ein Sünderheiland, der da geboren ist, auch dein, ja gerade dein Seiland! Denn so darfst und sollst du einzelner, wer und wo und was du auch bist, wenn du nur willst, heute gewahr und gewiß werden, daß diese große Freude allem Volke widerfahren wird!

Und das, meine Zuhörer, ist auch erst der rechte Segen des Festes, wenn jeder einzelne heute für sich gewahr und gewiß wird, daß ein Sünderheiland geboren sei, auch ihn zu suchen und selig zu machen, wenn jeder für seine Person sich diesen Seiland vorzugsweise zueignen möchte, im Gefühl und aus dem

Grunde, seiner allermeift zu bedürfen.

O wenn dem auch unter uns so wäre und würde an diesem heiligen Feste, wenn jeder einzelne auch unter uns des froh gewahr und gewiß würde und somit den rechten, reichen Weihsnachtssegen empfinge, und wenn dann alle seiernden Herzen in eine große Opferslamme des Jubeldankes zusammensschlügen, — welch ein Fest würde das werden, wie gesegnet für Zeit und sür Ewigkeit! —

Wohlan denn, ihr teuren Seelen, erscheint euch dies wünschenswert — und wie sollte es das nicht? —, so laßt euch vom Geiste Gottes dahin führen, damit ihr nicht abermals dieses Fest teilnahmlos verlebt, verträumt und vertändelt im eitlen Sinne und weltlichen Wesen, sondern damit ihr euch bewußt werdet, was und warum wir seiern, wie jeder einzelne gesegneten Anteil daran haben könne und solle!

Dazu erbitten wir uns den Segen des Herrn im Gebete des Herrn.

Gefang: Ach, mache du mich Armen ufw.

Unser Vater . . .

Text: Lukas 2, 1—14.

Wenngleich nach dem vorgelesenen Festevangelium der Hirten mehrere waren, denen der himmlische Bote die Freude er= weckende Kunde vom neugeborenen Heiland der Welt mitteilte. so waren deren gewiß doch nicht viele, wenigstens nicht so viele, daß diefer und jener hätte meinen können, er dürfe für sich nicht geltend machen, was da verkündigt und verheißen wurde, sondern es waren gewiß nur so wenige, daß keiner sich's er= wehren konnte, perfönlich gefaßt zu werden und einzeln innigen Anteil zu nehmen, überzeugt zu sein: Du bist mitgemeint, auch dir wird diese Botschaft gebracht, auch dir ift dieser angekün= digte Heiland geboren. — Als sollte uns damit eine Andeutung und ein Fingerzeig gegeben werden, daß dasjenige, was dort geschah, nicht nur für das große Ganze als Ganzes gehöre, ohne jeden einzelnen gerade zu meinen, sondern daß es für jeden einzelnen gleichsam besonders gelte, jeder einzelne für sich des froh gewahr und gewiß werden solle, eben darum scheinen es nur so wenige Hirten gewesen zu sein, denen es anfangs verkündigt wurde. Aehnliche Anordnungen finden wir zum Beleg des Gesagten auch mehrere in der Heiligen Schrift und Geschichte, unter anderen gleich nach der Auferstehung des Herrn, wo er anfangs sich auch nur einzelnen zeigte und dann erst mehr denn 500 Brüdern auf einmal.

Laßt uns dies denn eine solche willkommene Andeutung und solcher Fingerzeig sein, daß und wie auch unter uns jeder einzelne der frohen Kunde des Festes gewahr und gewiß werden kann und muß, soll es für ihn ein gesegnetes werden.

Und darauf wollen wir denn unter dem Gnadenbeistande des Geistes Gottes unsere fernere Aufmerksamkeit richten und davon unsere Festbetrachtung handeln lassen, nämlich:

Bon dem für jeden einzelnen frohen Gewahr= und Gewißwerden der himmlischen Botschaft: Euch ist heute der Heiland geboren.

- I. Sehen wir auf diese himmlische Botschaft an sich;
- II. auf deren frohes Gemahr= und Gemiß= merben für jeden einzelnen.

Drei Fragen mögen es sein, welche wir in bezug auf diese Botschaft an sich in Erwägung ziehen, nämlich:

1. Bas enthält fie, diefe Botichaft?

"Siehe, ich verkündige euch große Freude, die allem Volke widersahren wird; denn euch ist heute der Heiland geboren, welcher ist Christus, der Herr, in der Stadt Davids."

So wird uns mit kurzen Worten aus dem Munde des Engels diese unsere erste Frage beantwortet und der erhabene und Freude erweckende Inhalt unserer Botschaft bezeichnet. Freude erweckende Inhalt unserer Botschaft bezeichnet. Freude erweckende Inhalt unserer Botschaft bezeichnet. Freude erweckende Inhalt unser, diesen Inhalt, teils wegen der hohen Person, welche da genannt wird, teils wegen des heiligen Endzweckes, zu welchem diese hohe Person erschien, teils der Art und Weise wegen, wie dieser heilige Endzweck erreicht werden mußte, welches zusammensgenommen ja eben den ganzen Inhalt dieser Botschaft selbst ausmacht.

Und welches war oder vielmehr — denn wir müssen es uns als gegenwärtig denken, als nochmals, als heute geschehen, dazu feiern wir ja -, welches ist denn diese hohe Person, woher stammt sie, wo weilt sie? O das ist ja so bekannt, daß es unsere Kinder uns ichon vorbeten können — wohl muß es ein Beten heißen, wenn von ihm die Rede ist! —, so bekannt, daß doch wohl ein jeder unter euch die Antwort übernähme, sie also im voraus schon kennt. Aber dennoch — heute seiern wir ja das Fest seiner Geburt, und da hat man wohl Fug und Recht, gar Berpflichtung dazu, von ihm wieder vorzugsweise zu reden —, dennoch werde auf unsere Frage auch von dieser Stätte aus geantwortet, wie unsere Kinder es können: Es ist diese hohe Person Jesus Christus, wahrhaftiger Gott vom Bater in Ewigkeit geboren und auch wahrhaftiger Mensch von der Jungfrau Maria geboren; der Heiland der Sünder ist es, Chriftus der Herr. Des einigen, mahren Gottes, des ewigen Baters einiger, ewiger Sohn ift es, gleichen Befens, gleicher Bürde mit dem

Bater. Zwar in der Erniedrigung sehen wir ihn heute als Menschenkindlein in Windeln gewickelt und in einer Krippe liegen; ihn, den eingeborenen Gottessohn, sehen wir als Menschensohn auf Mariens Schofe. Aber ihm, dem Menschen= sohne, war für seine menschliche Natur, sähen wir die allein an, dieser Mutterschoß dasselbe, was ihm, dem Sohne Gottes, für seine göttliche Natur, fähen wir die allein an, der Schof des ewigen Baters war, und der Stall mit seiner Krippe dasselbe, was ihm der Himmel mit seinem Thron war; denn jenes gehörte zu seinem menschlichen Sein wie dieses zu seinem göttlichen. Zwar für ihn als Sohn Gottes war es Erniedrigung. aber doch nicht Entweihung, zwar Entäußerung und Entbehrung, aber doch nicht Entziehung und Entehrung seiner Gottes= würde, und ihm, dem Menschensohne, war es zugleich die erste Stufe zu deffen Erhöhung, indem er ja ohne Sünde empfangen und geboren wurde und es auch blieb.

Eben deswegen ift uns aber nun auch die Person des Gottsmenschen Jesu Christi eine so erhabene, mögen wir sie bestrachten, nach welcher ihrer beiden Naturen wir wollen, nach ihrer göttlichen oder nach ihrer menschlichen, hocherhaben über alles. Wo sollen wir Namen und Worte sinden, welche passen sür die hohe Würde des Kindleins zu Bethlehem, nach seiner Menschennatur zwar vom engen Kripplein umschlossen, aber nach seiner Gottesnatur von aller Himmel Himmel nicht umschlossen? — Ja, größer als alles Große, erhabener als alles Erhabene ist das in Windeln gewickelte und eben dadurch selbst von dem Engel so vorzugsweise bezeichnete Jesuskind, der neusgeborene Heiland der Welt, Christus der Herr!

Und daß diese Person es ist, welche der Inhalt unserer himmlischen Botschaft bezeichnet — und sie ist ihr Inhalt, was Personen betrifft —, schon das macht diese Botschaft, schon das ihren Inhalt so erhaben, so Freude erweckend.

Noch mehr wird dies aber der Fall, wenn wir nach dem Endzwecke fragen, zu welchem er erschien, und nach den Mitteln, ihn zuerreichen.

Und auch auf diese Fragen ist die Antwort ja so bekannt, daß sie abermals nur deswegen ausgesprochen wird, weil wir von solch herrlichen Dingen gern sprechen und hören, so be-

kannt, daß sie vielen, ja allen schon wieder auf den Lippen ruhen mag, weswegen wir uns diese Fragen denn auch nicht eigentlich be antwort en, sondern an die Antwort nur er in nern wollen, an die Antwort und Wahrheit: Er ist dazu erschienen, uns verlorne und verdammte Menschen zu erlösen, und hat uns auch wirklich erlöst, erworden, gewonnen von allen Sünden, vom Tode und von der Gewalt des Teufels, und das nicht mit Gold oder Silber, sondern mit seinem heiligen, teuren Blut, mit seinem unschuldigen Leiden und Sterben.

Das war der Endzweck seines Rommens, das das Mittel. Welch ein erhabener, Freude erweckender Zweck ist aber doch das, wie göttlich-einzig das Mittel! Welch ein Gedanke, "hoch über die Vernunft erhöht, umringt mit Finsternissen, füllt er das Herz mit Majestät und stillet das Gewissen"!

Ein Werk ewig tiefer Anbetung schon wär' es gewesen, hätte er sich herabgelassen — denn ein Herablassen würde es immer sein, wär' er auch nur zum ersten Engel geworden —, hätte er sich herabgelassen, von einem Weibe geboren, Mensch zu werden vor dem Sündenfalle oder bei nicht erfolgtem Falle, um auf irgendeine andere Weise Freude zu bringen. Aber o was wäre es dennoch gewesen gegen den jezigen Zweck seines Kommens, nun er uns erlöste von der Sünde — laßt's uns vor Freude wiederholen! —, von der Sünde, vom Tode und von der Gewalt des Teusels, nicht mit vergänglichem Gold oder Silber, auch nicht mit dem besseren Golde und Silber seiner Lehre und seines Beispiels, sondern, was mehr ist, mit seinem heiligen, teuren Blut, mit seinem unschuldigen Leiden und Sterben.

So große Gnade es auch sein mag, wenn ein König seinen einzigen, geliebten Sohn, den Erben seines Throns, zu den treuen Bewohnern einer entsernten Provinz sendet zur etwaigen lohnenden Anerkennung ihrer Treue: Bei weitem größere, ja recht eigentliche En ade ist es doch, wenn er ihn zu Rebellen sendet in Lebensgesahr, um mit und durch Aufsopferung seines eigenen Lebens ihnen Leben und Heil zu bereiten. Und nun siehe, Sünder, Empörer gegen deinen Herrn und Gott, tat das nicht und tausendmal mehr, als sich bildlich so andeuten läßt, er, dein Heiland, der eben deswegen ein Heiland, in der erhabensten, vollsten Bedeutung des Wortes ein

Jesus, ein Seligmacher genannt wird? Erwarb er dir nicht auf solch blutigem Wege das ewige Heil? Ging er nicht selbst in den Tod für dich und in Gottes Gericht? Ja, das tat er, und der es tat und so tat, siehe, das ist derjenige, von dem die Botschaft lautet: "Euch ist heute der Heiland geboren, welcher ist Christus, der Herr, in der Stadt Davids!"

Das ist der erhabene, Freude erweckende Inhalt unserer heutigen Botschaft, eine solche Berson, eine solche Sache als Zweck und ein solches Mittel ihn zu erreichen: "Die Erlösung durch sein Blut, nämlich die Bergebung der Sünden."

Nicht wahr, meine Zuhörer, eine herrliche, wahrhaft himmlische Botschaft schon diesem ihrem Inhalt nach? Bon wem mag und muß die doch wohl gekommen sein? Welchem königlichen Serzen entquollen, nach welches Königs Willen verkündet?

Ach, Teure, solch göttlich-herrliche Botschaft, von wem sonst sollte sie gekommen sein und kommen können als von Gott selbst, aus der ewigen Urquelle aller Gnade, alles Erbarmens?

Und das wäre denn auch schon vorab die Antwort auf eine zweite Frage, welche in bezug auf unsere Botschaft sich uns aufstängt, nämlich:

2. Von wem kam sie und kommt sie noch immer, diese Botschaft?

Wie schon erwähnt, von Gott selbst. Dies zu beweisen ist leicht, aber in unserem Falle nicht nötig, weil keiner daran zweifelt, der nur die Botschaft selbst nach ihrem obigen Inhalt kennt und anerkennt. Zwar aus dem Munde eines Engels ver= nahmen jene bethlehemitischen Hirten die fröhliche Kunde. Aber er brachte sie nicht im Auftrage eines anderen Engels oder aus eigener Machtvollkommenheit, sondern im ehrenden Auftrage Bottes, des Allerhöchsten selbst. Denn sie alle sind ja seine Diener, ausgesandt zum Dienst um derer willen, die ererben follen die Seligkeit, und so ehrend und erfreulich es für uns geringe Menschen auch sein mag, daß Engel es waren, deren sich Gott in dieser Hinsicht bediente, so sehen wir doch davon weg und freuen uns ganz anderer Dinge in bezug auf die Bahr= heit, daß diese Botschaft von Gott selbst kam und noch kommt. Dadurch nämlich wird sie uns eine überaus wichtige, eine ganz zuverläffige und eine um foheilfamere, weil

zu rechter Zeit und am rechten Ort erhaltene Botschaft.

Freilich auch dann schon müßte uns diese Botschaft eine wichtige sein. hätten Engel sie aus eigenem Antriebe gebracht. Aber bei weitem wichtiger muß sie doch werden, wenn wir bedenken: Gott selbst war es, der seinem Engel hierzu Befehl tat. Denn Engel bleibt immer nur Engel, so hoch er auch über uns stehen mag, so tief doch unter Gott. Ift es aber der Allerhöchste selbst, der es der Mühe wert erachtete, uns diese Botschaft auf eine so außerordentliche Weise kund zu machen, muß sie uns da nicht schon deswegen als überaus wichtig erscheinen? Und wie sehr tut es auch not, daß wir von allen Seiten auf die Bichtigkeit dieser Botschaft hingewiesen werden, indem sie unser ewiges Seelenheil so vorzugsweise bezweckt. eine Sache, welche wir ja so gern aus dem Auge verlieren oder auf die leichte Achsel nehmen, als habe das so viel nicht zu be= deuten. Wissen wir aber, diese Botschaft ist von Gott selbst, der Befehl dazu ift aus seiner eigenen Feder geflossen, o dann werden wir sie doch für sehr wichtig erachten und um so auf= merksamer darauf werden. Fragen werden wir dann nach diesem und jenem in dieser Beziehung, wonach wir vielleicht noch wohl niemals gefragt, noch niemals ernstlich darüber nach= gedacht hatten. Wer hier aber nur fragt, recht fragt, d. h. betet, der bekommt Antwort, und sollte sie auch abermals ein Engel vom himmel bringen. Darum denkt und fragt nach über diese himmlische Botschaft, bewahrt und bewegt sie in euren Berzen, sie ist eine überaus wichtige; denn sie ist von Gott.

Ja, von Gott selbst und deshalb ferner auch ganz zusverlässig. Wäre sie nur von den Engeln, diese Botschaft, wobei Gott selbst nicht so außerordentlich im Spiele gewesen, dann stände es freilich nicht so sicher um die Zuverlässigkeit derselben. Denn auch Engel sind ja endliche Wesen, und bei einer solchen Sache wie der Erlösung, in deren Tiese sie zu schauen gelüstete, aber vergebens, und bei einer solchen Person wie dem Erlöser könnten auch sie sich täuschen; so hoch erhaben, so ties geheimnisvoll sind beide. Auch könnten wir dann ja nicht wissen, ob nicht Engel der Finsternis sich verkleidet hätten in Engel des Lichts, um zu täuschen, einen salschen Seiland zu

zeigen, um von dem rechten abzulenken. Wie viele anderweitige Zweisel an der Zuverlässigkeit dieser Botschaft würden in unserem gerade in dieser Sinsicht so zweiselsüchtigen und unsgläubigen Herzen entstehen und ties Wurzel schlagen, wüßten wir nicht, die Botschaft ist von Gott, von unserem wahrhaftigen Gott, der da hält, was er verspricht. Aber wohl uns, ja, sie ist auch von ihm, obgleich durch Engel überbracht, ist von ihm selbst und deshalb so ganz zuverlässig.

Und weil von ihm selbst, darum und damit ist sie auch eine um so heilsamere, indem sie damals und immer noch zu rechter Zeit und am rechten Orte mitgeteilt und von uns empfangen wird.

Sätte Gott felbst nicht diese Boten gesendet, sondern wären sie auf eigenen Antrieb gegangen, wie leicht hätten sie in gut= gemeinter, aber voreiliger Freude oder aus zu bedenklichem Zaudern Jrrung und Schaden anrichten, nach Bethlehem weisen können vor der Geburt des Herrn oder nachdem er schon wieder von dannen gezogen, oder statt nach dem kleinen Bethlehem Ephrata nach dem großen Jerusalem hin. Wie oft und leicht mag sich das im Leben der Christen wohl also begeben, weil sie diesen Engelsdienst nicht kennen und auch in dieser Sinsicht nicht bitten: "Dein Wille geschehe, wie im Himmel, also auch auf Erden!" — wie oft fich begeben, daß fie unüberlegt und voreilig, ohne auf des Heiligen Geistes Wink und Willen zu achten, ja, ohne ihn mal zu kennen, den Herrn suchende Seelen hierhin und dorthin weisen, zu diesem und jenem, aber nicht zu dem rechten Manne und nicht zur rechten Zeit, daß sie mit Jefaja 40 kommen, ohne Kapitel 39 voranzuschicken, und sprechen: "Tröstet, tröstet mein Bolk!" — ohne daß fie hinzusetzen dürfen für diesen ihren Fall: "Spricht euer Gott", daß sie die Botschaft bringen, in diesem und jenem sei Christus geboren, welches doch noch nicht so ist, oder umgekehrt behaupten, mit dem und dem sei es noch nichts, weil er etwa nicht nach ihrer Weise sich zeigt, weil er nicht schon außerhalb des Stalles mit den Hirten mandelt und Gott laut preist, sondern noch innerhalb weilt, wo diejenigen, welche außerhalb stehen, ihn nicht erblicken. Ach, es gibt da taufend Fälle, wo das Botenamt über die Geburt Jesu Christi eigenmächtig und schlecht verwaltet wird zum eigenen

Schaden und zum Schaden anderer. Wie mancher will diese Botschaft sich selbst bringen, eigenwillig fühlbare, möchte sagen handgreisliche, wunderbare Gnadenversicherung erzwingen, geht in die Rammer, um Christum in dieser Hinsicht drinnen zu suchen, geht in die Wüste, läuft hierhin und dorthin, tut dies und das und findet Bethlehem nicht, eben weil er es so sucht, weil er nicht stille ist und hofft, um stark zu werden. Der Herr allein weiß und wählt die rechte Zeit und Stunde, um uns die Votschaft der Gnade in Christo Jesu ins Herz zu rusen und das Siegel auf= und einzuprägen. Ist diese Stunde gekommen sür die einzelne Seele, so offenbart sich der Herr alsobald mit seiner Gnadenbotschaft, und wäre es auch um Mitternacht auf dem Lager wie den bethlehemitischen Hirten.

Darum lerne stille sein, o Seele, und auf den Herrn harren, währte es auch, ehe du zur Enadenversiegelung kommst, von einer Morgenwache zur anderen, und müßtest du in dem Dunkel der Ansechtung und Seelendürre auch seuszen: "Ach, Herr, wie so lange!" — auch bekümmert fragen: "Hüter, ist die Nachtschier hin?" Murre nur nicht, sieh nur nicht scheel, daß der Herr gegen andere durch baldigere Enadenversicherung scheins dar gütiger ist! Glaube nur, deine Stunde wird auch schlagen und gerade zu rechter Zeit und am rechten Orte! Ueberlaß es ihm nur ganz und gar; er kennt und wählt die rechten Stunden, auch für die himmlische Botschaft der Enade in Christo! Glaube, glaube nur!

Darum, meine Zuhörer, laßt dessen uns freuen, daß Gott selbst es ist, der diese frohe Botschaft einst brachte und noch bringt; denn so ist und erscheint sie uns als eine überaus wichtige, zuverlässige und um so heilsamere, weil zeitz und ortzemäße, und sie wird um so mehr uns nun auch veranlassen, nach Bethlehem zu gehen, um das Gnadenkindlein dort selbst zu suchen und anzubeten.

Dürfen wir aber auch kommen, alle kommen?

Diese Frage sei endlich die letzte, welche uns im ersten Hauptsteil unserer Betrachtung beschäftige, die Frage:

3. An wen erging und ergeht noch immer die fe himmlische Botschaft?

Die Antwort darauf gibt uns heute der Engel des Herrn in den Worten: "Siehe, ich verkündige euch große Freude, die allem Bolke widerfahren wird." Sehen wir freilich auf einige äußere Umftände: auf die Unbedeutendheit des kleinen Bethlehem Ephrata, auf die nächtliche Zeit, auf die einsame Gegend, auf die wenigen, unbedeutenden Hirten und auf dergleichen mehr, so möchte es den Anschein gewinnen, als sollte diese Bot= schaft nur für wenige sein, etwa nur für die reineren Hirtenfeelen, allenfalls für das Bolk Jfrael. Aber nein, so ist es nicht. Hören wir die Botschaft selbst, so dürfen wir an keine Beschränkung auf einzelne im Bolk oder auf einzelne ganze Bölker denken, sondern gemeint sind, wie das auch andere Boten verkündigen, die Bölker aller Zeiten, aller Orten, ja, jeder einzelne. "Gott will ja, daß allen Menschen geholfen werde und daß alle zur Erkenntnis der Wahrheit, d. h. zu Jesus Christus kommen follen." "Euer und eurer Kinder ist diese Berheißung", spricht Betrus, "und aller, die ferne sind, welche Gott, unser Serr, herzurufen wird."

Ja, sie ist für das ganze Menschen-, ganze Sündergeschlecht, diese fröhliche Botschaft, und zwar für jeden einzelnen im Geschlechte gleichsam besonders. Dazu wollen wir uns, wie schon oben erwähnt, den Umstand deuten, daß diese Botschaft zuerst nur einzelnen mitgeteilt ist, welche einzelne aber das ganze Bolk vorstellten, und zwar dassenige Bolk, welches wiederum das ganze erlöste Menschengeschlecht darstellt. Denn das Israel nach dem Fleisch war ja Repräsentant des geistlichen Israel, des Bolkes Gottes. Und damit auch die Seiden sich um so zuversichtlicher mitinbegriffen glauben dürsten, wurde auch ihnen schon Kunde davon. Auch sie wurden schon früh zur Krippe gerusen in den drei Weisen aus [dem] Morgenlande als ihren Repräsentanten, um dem neugeborenen Könige der Juden auch als dem ihrigen zu huldigen.

Daß also für alle die fröhliche Botschaft vom Heiland der Sünder gegolten habe und noch gelte, leuchtet schon hieraus hervor, leuchtet aber auch hervor aus allen Weissagungen und Verheißungen, welche zum Teil schon in Erfüllung gegangen sind, zum Teil noch in Erfüllung gehen sollen und werden und täglich es tun. Ja, unsere Tage besonders, sind auch sie nicht

Tage glorreicher Erfüllung der Berheißungen Gottes, daß die Infeln ihm zufallen und die jenseits des Meeres wohnen, ihn anbeten sollen? Wieviel Tausende armer Beiden auf den Inseln und jenseits des Meeres mögen ihm an diesem Feste ihre Knie wohl tief beugen, tiefer in der ersten Liebe als wir, die wir diese erste Liebe noch gar nicht gekannt oder schon wieder davon gelassen haben, sie, die vor kurzem sich noch vor stummen Gögen beugten, dem Werk ihrer eigenen Sände! Bie anmutig mag es klingen, daß Lippen, welche mit finnlosem Geplärr die wunderlichen Namen ihrer Götter mit abergläubischer Scheu nannten, nun den suffen Jesusnamen mit ehr= furchtsvoller Liebe nennen und ein Weihnachtslied singen, nun nach oben blicken, wo sie nichts sehen von äußerem Bildnis noch Bleichnis, und doch glauben. Es ist wahrlich ein Freude er= weckender, erhabener Gedanke, würdig des Festes, welches wir feiern, daß heute Tausende von Seiden mit uns ihr erstes Beihnachtsfest feiern, daß in diesen Tagen Hunderte von Mijsionaren mit den neuerworbenen Herden — äußerlich-leiblich zwar schwarz, aber innerlich-geistlich rein gewaschen im Blute des Lammes durch das Bad der heiligen Taufe, wiedergeboren aus Waffer und Geift —, daß sie mit ihnen versammelt find an derselben Krippe, an welcher auch wir heute anbeten, daß wir rings um die Erde uns die Hände reichen als Brüder in Christo und vereint miteinander nach Bethlehem gehen.

Und daß dem also ist, das ist auch ein Beweis, diese Freude solle allem Volke widerfahren, ein Erfahrungsbeweis, dem man ja ohnehin viel Beweiskrast zugesteht.

Ja, alle, alle sollen kommen, sollen hören und sehen, was da geschah, auch zu ihrem Seile geschah, jeder einzelne soll teilenehmen an dem Inhalte der fröhlichen Botschaft; denn sie gilt auch ihm. Und wäre es die ärmste Seele, verloren und allein auf dem weiten Totenacker der Erde wie auf einem Richtplate sitzend, und hörte diese Botschaft, so darf, so soll sie ihr als auch für sie gültig glauben und sich ihrer freuen.

Denn solange wir auf dieser Erdscholle atmen, atmen wir Gnadenluft ein, linde und erquickend für die matte, dürstende Seele des Sünders wie die nächtliche Kühle für den Leib, welscher des langen Sommertages Last und Hitze getragen.

D ja, ja, glaubt es doch, Sünder, wer ihr auch sein mögt, gerade für euch, euch alle, kam er in die Welt. Jedem einzelnen unter euch gilt die Kunde: "Der Heiland ist da, zu suchen und selig zu machen, was verloren war." Werdet doch alle des fröhlich gewahr und gewiß, ihr dürst es, ihr müßt es! Freilich, nicht ohne Bedingung lade ich ein. Aber die seligen Folgen bei erfüllter, so wie die unseligen Folgen bei nicht erfüllter Bedingung sind so groß, so entscheidend für unser ewiges Wohl oder Wehe, daß wir, haben wir's nur erst recht erkannt, uns gern zur treuesten Erfüllung derselben verpslichten.

Und was es gerade in dieser Hinslicht mit dem frohen Gewahr- und Gewißwerden unserer himmlischen Botschaft für jeden einzelnen nun noch auf sich habe, das werde kürzlich

- II. erwogen bei Beantwortung folgender Fragen:
- 1. Was sett es bei jedem einzelnen als Bebingung voraus?
- 2. Was zieht es als selige Folge dann nach sich?

Voraussetzt für jeden einzelnen dies frohe Gewahr- und Gewißwerden als Bedingung Buße und Glauben, das Gewahrwerden Buße, das Gewißwerden Glauben.

Wie aber, fragt vielleicht mancher, selbst heute an diesem fröhlichen Feste das traurige Wort Buße, auch heute kehrt es wieder?

Ja, auch heute und namentlich für dich, der du noch so fragen und dem Worte Buße das traurige Beiwort "traurig" geben könntest. Auch heute kehrt es wieder und steht gar voran. Denn gerade er, dein Heiland selbst, brachte es mit und stellte es als erste Bedingung zum seligen Gewahrwerden seines Kommens voran. Gerade mit diesem Worte Buße wird dir der Schlüssel genannt zum Freudenschranke der Weihnacht, wird dir die Einlaßkarte gegeben zum bethlehemitischen Stall, und zwar auf den ersten Platz, an die Krippe. Oder denkst du vielleicht spottend — aber irre dich nicht, Gott läßt sich nicht spotten! —, denkst du vielleicht spottend und diesenigen höhnend, welche an diesem Fest oft von Stall und Krippe reden, indem sie den dabei im Auge haben, der für uns, auch für dich, so niedrig und gering ward, im Stalle geboren zu werden, — denkst du:

Nach solchem Stalle verlange dich nicht, zwischen Ochs und Esel und was sonst noch, wollest du nicht, denkst du so? O dann wisse auch wiederum, daß du nicht zum frohen Gewahrs, viels weniger Gewißwerden der himmlischen Botschaft gelangen wirst, so oft und laut sie dir auch in dein leibliches Ohr gerusen werden mag, dein Geistesohr wird sie auch nicht mal leise versnehmen; sie wird dir so unbekannt klingen wie in einer dir unkundigen Sprache, wird dich so gleichgültig lassen, als gehe das alles dich nicht im mindesten mit an. Denn dahin, ins innere Geistesohr kann es der Geist Gottes nur rusen, und der kommt in der Buße, wenigstens bringt er sie mit.

O wenn ein solcher Unglücklicher, ein solcher Ungläubiger, ein solcher Spötter in unserer Witte ist, er wird die Wahrheit des Gesagten fühlen und bezeugen müssen, nämlich wie fremd, wie unbekannt das alles unserem natürlichen Herzen ist, und wenn auch "alle Luft laute ruft: Christus ist geboren!" — er hört es doch nicht. Nein, so wie der Kranke am ersten die Botschaft vernimmt: Der Arzt ist da, weil sein Ohr so gespannt war, so der reuige, bußsertige Sünder die himmlische Botschaft: Der Heiland ist da!

Buffe ift der Weg zum neugeborenen Seiland der Welt, Buße ist der Kreuzgang zum Tempel der Gnade, und so gewiß ein solcher Kreuzgang, obgleich er ein Kreuzgang ist und anfangs am Tempel vorüberzuführen scheint, doch endlich hineinführt, so gewiß auch die Buße zu Jesus ins Himmelreich. Ja, getrost spreche ich es einem Verkündiger derselben Wahr= heit nach, weil es hier paßt: "Die leibliche Wiege mag bestehen, woraus fie will, und wäre es Ebenholz und Gold, die geistliche Biege muß eine Chriftuswiege fein, d. h. eine Krippe fein und im Stalle stehen." Was heißt das anders als klein, arm, geist= lich arm muffen wir werden, Buße tun, um ins Himmelreich zu kommen; so alle, jeder einzelne, der Schafhirt auf dem Felde wie der Bölkerhirt auf dem Throne. Bei jedem steht die Bedingung fest: Tue Buße, um jener Botschaft gewahr zu werden; denn jener Heiland ist nur ein Heiland für buffertige Sünder, gekommen, nur diese zu suchen und felig zu machen.

Dieser Buße muß aber der Glaube dann folgen und wird es auch, wenn sie nur echt ist, um vom Gewahr- zum Gewißwerden .

zu kommen. Denn Glaubensohren, Glaubensaugen, ja lauter Blaubenssinne gehören dazu, um folcher Dinge, als jene Bot= schaft besagt, gewahr und gewiß werden zu können, um nicht überall Anstoß nehmen, überall Unmögliches sehen und hören zu müffen. Wer anders kann es denn glauben als eben der gottgewirkte, einfältige Herzensglaube deffen, der hier alle Bernunft gefangen nehmen läßt unter den Gehorsam Christi, daß in dem kleinen Bethlehem Ephrata und dazu in einem Stalle der Heiland der Welt geboren ift, daß dieses in Windeln gewickelte Menschenkindlein Gottes eingeborener Sohn sei, welchen Propheten im Geiste sahen und von ihm verkündigten. er sei das Kind, auf dessen Schulter die Herrschaft ist; er sei der Wunderbar, Rat, Kraft, Held, Ewig-Vater, Friedefürst, Jef. 9. 6. 7. Welche Wunderdinge von diesem Wunder-, von diesem Botteskinde, welches mit seinem scheinbar schwachen Arme die Hölle mit allen Teufeln überwinden, Tod und Günde vernichten und Leben und unvergängliches Wesen an das Licht bringen werde! Wer kann das alles fassen, be= und ergreifen, ohne allein mit dem Glauben?

So müffen wir fragen, sehen wir ihn an in dieser seiner Niedrigkeit und Hoheit, so aber auch fragen, sehen wir uns an mit erleuchteten Augen des Berständnisses, uns in unserem Sündenjammer, in unseren Blutschulden, in unserer Fluch= würdigkeit vor dem Angesicht des gerechten Gottes. Ach. wie ist es auch da wieder allein der Glaube, welcher auf Gottes Verheißungen in Chrifto Jesu dennoch Bnade, dennoch Vergebung aller Sündenschuld hoffen und erfassen und der frohen Runde sich getröften kann, ein Heiland auch für solche Sünder sei da. Das kann nur der Glaube. Aber jener mahrhaftige, lebendige, weil Gott gewirkte Herzensglaube, jene wagende Zuversicht, wie Luther ihn nennt, kann das und nicht ein toter Buchstabenglaube, womit so viele sogenannte Christen sich hier behelfen, aber nicht helfen, mit dem sie nicht mal mögen zu Bette gehen, wenn ein Gewitter am Simmel heraufzieht, geschweige denn zu Grabe gehen, hinter welchem die noch furcht= barere Wetterwolke der Ewigkeit hängt und des Gerichts. Nein, nein, echte Herzensbuße und damit erstarkter, lebendiger Herzensglaube, das sind die Bedingungen, welche immer und bei

jedem voranstehen, um zum frohen Gewahr- und Gewißwerden der himmlischen Botschaft zu kommen: Dein Heiland ist da, auch dich zu suchen und selig zu machen.

Soll daher, meine Zuhörer, dieses Fest auch für euch ein gesegnetes, diese Erdenzeit überhaupt eine wirkliche Gnadenzeit werden, o so wollt euch diese unerläßliche Bedingung der Buße und des Glaubens doch gefallen lassen! Wohl dem, der es tut, aus Gnaden an sich tun läßt, so durch Buße und Glauben zu dem frohen Gewahrz und Gewißwerden unserer himmlischen Botschaft gelangt! Er wird dann auch ersahren, was dies

2. als selige Folge nun nach sich zieht: nämslich große Freude, Dank und Lobpreisung Gottes und wachsende Heiligung des Herzens und Lebens.

Geradezu eine große Freude wird es ja auch genannt vom himmlischen Boten, was er verkündigt. Und ob die Hirten sich ansangs auch wohl fürchten mochten der Art und Weise dieser Botschaft wegen, wie sich das in begnadigten Serzen auch ansangs sindet, so wurde dennoch ihr Gemüt durch gütigen Zuspruch bald beruhigt, ja, die gewonnene Freude trieb die Furcht so gänzlich aus, als ob sie sich nie gefürchtet hätten.

So wie dem in Kerkersnacht schmachtenden Schuldner und Verbrecher das Rasseln der Kerkerpforten und das Erscheinen des Pförtners beim Bewuftsein der Schuld furchterregend sein mag, bringt er aber die Botschaft: "Du bist frei, es ist ein Bürge für dich erschienen!" — so wie einem solchen, sobald er es hört und auch glaubt, das erste Gefühl ein Gefühl der Freude, ja des Entzückens sein wird; oder so wie jenen früh Erblindeten, dem die hilfreiche Hand eines Arztes das starbedeckte Auge auftat, das Gefühl der Freude und des Entzückens so sehr über= wältigte, daß er selbst beim schwächeren Lichtanblick ausrief: Ich sehe die Majestät Gottes! und seinen Bater aufforderte, niederzufallen und dem Arzt die Füße zu küffen, - so und tausendmal mehr noch den reuigen Sünder, welcher der himmlischen Botschaft gewahr und gewiß wird: "Dein Seiland ift da, fei getroft, deine Günden find dir vergeben!" Freude, jubelndes Entzücken durchströmt ihn mit hoher Flut und wiederholt sich gleich einem Wellenschlage immer von neuem, sooft er diese Botschaft von neuem vernimmt.

Ist es nicht so, Sünder, der du Gnade suchtest und fandest im Blut des Lammes, der du die Kunde in deinem Innern vernahmst, der Heiland sei drinnen geboren, sei da eingezogen mit seiner sündenvergebenden Liebe, — ist es nicht so? Ist sie nicht groß, die Freude darüber, nicht heiß, glühend die erste Liebe? O daß ihr alle das schon ersahren hättet oder doch bald ersahren möchtet, an diesem Feste noch! Ja, und ihr könnt es, werdet's ersahren, wenn ihr nur unter obiger Bedingung der Buße und des lebendigen Glaubens dieser fröhlichen Kunde gewahr und gewiß werden wollt.

Und wo Freude ist, da ist auch Dank, da ist Lobpreisung dessen, der die Freudenquellen uns öffnete. Freude ist ja dankbar, und Dank, wo er fortwährt und wie hier fortwähren muß, weil die Wohltat fortwährt, wird Preisgesang. "Ehre sei Gott in der Höhe, Friede auf Erden und den Menschen ein Wohlzgesallen!" So wurde die himmlische Botschaft von himmlischen Scharen begleitet. Und nicht lange hielten sie ihn zurück, diesen gottehrenden Jubel, nein, "als bald" war da die Menge der himmlischen Heerscharen und stimmten Gott einen Lobgesang an. Wenn die das schon taten, die es nicht so nahe, wenigstens nicht in der Art und Weise so nahe als uns anging, was müssen wir dann tun! Wenn sie Gott so laut lobpriesen, welche sich nur freuten über unsere Freude, wie müssen können über unsere eigene Errettung vom ewigen Tode.

D so laß dich denn nie laulich finden, teuer erkaufte Seele, sei nicht träge zu solchem Danke und Preise deines Gottes! Folge auch du dem schönen Beispiele der Engel und Hirten, welche eilend kamen, sahen, was da geschehen war, und umkehrten mit fröhlichem Lobe und Preise ihres Gottes. Dein schönstes Tagewerk an diesem Feste ist ein solches Kommen und Sehen, ein solches Gewahrz und Gewisswerden, ein solches Umund Heinkehren, Gott laut zu preisen. Aber nicht bloß Lippenz, sondern Herzensdank, nicht Stundenz, sondern Lebenswerk muß es dir sein, wenn es wirklich Gott ehrend und dir heilsam werzden und bleiben soll. Ach, wie mancher legt mit seinem seste

lichen Rleide auch sein ganzes sestliches Leben und Wesen ab, weil er vor und an dem Feste nichts mehr angezogen hatte, obgleich vier ganze Adventswochen vorzugsweise dazu bestimmt waren! Die Heiligung des Lebens, das Wachstum am inwendigen Menschen, welches an und nach solchen Festen recht fröhelich gedeihen sollte, wie wenig gedeiht es! Und doch ist Heiligung des Herzens und Lebens eine notwendige, selige Folge, welche jene himmlische Botschaft für diesenigen nach sich zieht, die ihrer durch Buße und Glauben gewahr und gewiß geworden sind.

Ber in dem stillen, heiligen Bethlehem gewesen ist, wer die Bunderdinge, die dort geschahen, an sich selbst ersahren hat, wie könnte der auch noch Gesallen sinden an der unheiligen Belt und ihrem eitlen Ergößen? Mit dem Heiligen Christ empfängt man ja auch ein heiliges Herz. Bie sollte man nun nicht auch wachsen in der Heiligung von Tag zu Tag! Sind die Sünden erst vergeben, so kannst du auch heilig leben, und wo Bergebung der Sünden, wo Heiligung des Herzens ist, da ist auch Leben und Seligkeit, da ist Friede und Freude im Heisen Geist.

Siehe, feiernde Gemeinde, das ist das Heil, welches uns gebracht hat der Aufgang aus der Höhe. Das ist die himmlische Botschaft, die große Freude, welche allem Volke, auch jedem einzelnen unter euch, widerfahren foll. So kommt denn alle und werdet dieser fröhlichen Kunde gewahr und gewiß! Klopft in Buke und Glauben an seiner Gnadenpforte nur an; er öffnet sie solchen reuigen Sündern so gern. Bittet, bittet um Einlag! Wer da bittet, soll ja empfangen. Suchet, suchet Bethlehem nur und das Kindlein in der Krippe; wer suchet, wird finden. Und führte er euch vorerst auch an den Ort seiner Geburt, in die Erniedrigung, in den Stall — und das tut er, damit der alte, hoffärtige Mensch, der solche Stalluft nicht vertragen kann, ersterbe —, laft's euch nur nicht grauen; in solcher Erniedrigung wird man groß, unter solchen Umständen wird der neue Mensch geboren, nach Gott, seinem Seilande geschaffen. In solchem Wehe wird man selig; aus solchem Tode ersteht das Leben. Wie bald wird alles anders, alles verwandelt: der Stall in den Simmel, die Krippe in einen Thron, die leinenen Windeln in seidene Gewänder, welche hinreichend find, alle reuigen Sünder zu decken, das Jesuskindlein in den König Himmels und der Erden und die ihm sind nachgesolgt in der Wiedergeburt, werden mit ihm sitzen auf zwölf Stühlen und richten die zwölf Geschlechter Jsraels. Wie bald kommen die heiligen Engel wieder mit dem Posaunenhall des Gerichts, mit der Botschaft: Der Richter ist da! Dieser Richter aber ist der Herus, und wer an den glaubt, wird nicht gerichtet, wird nicht sterben, sondern ist schon vom Tode zum Leben hindurchgedrungen.

Wohl, wohl dann allen, die ihn hier suchten und fanden! Die im Innern der frohen Botschaft gewahr und gewiß wurden, der neugeborene Seiland der Welt sei auch ihr Seiland, die sein Siegel an der Stirn tragen und ihren neuen Namen im Herzen! Sie werden dann jubelnd miteinstimmen in das Triumphlied der himmlischen Scharen: "Ehre sei Gott in der Höhe, Friede auf Erden und den begnadigten Sündern ein ewiges Wohlgefallen!" Amen.

## Unmerkungen.

- 1) Bgl. J. Rupprecht, Der Kirche Rot und Herrlichkeit (Bezzelworte an unsere Zeit), Neuendettelsau 1937, S. 15.
- 2) L. Dütemeger, Gine Gottestat an einem Lande (Zeitschrift Bethel), Bethel bei Bielefeld 1927, S. 228 ff. - Bolkening berichtet über diese Missionsstunden am 10. Oktober 1828 in einem Schreiben an Superintendent Scherr in Bielefeld. W. Rahe, Johann Beinrich Bolkening 1796—1877 (dienftliche Schreiben, Briefe, Tagebuchblätter). Jahr= buch des Bereins für Westfälische Kirchengeschichte, Bd. 38/39, S. 188 f. — Ueber die Privaterbauungsstunden, deretwegen Schwierigkeiten entstanden, schreibt er in einem Briefe aus Gütersloh vom 3. 11. 1832 an seinen Freund Jellinghaus in Schlüffelburg (fpater Ballenbrück): "Die Regierung . . . hat in diesen Tagen ein Zirkular, welches Du ja auch wohl bekommen haft, umgehen laffen, "daß bei den fog. Kon= ventikeln oder Privaterbauungsstunden nicht hindernd eingeschritten werden foll; jedoch follen fie 1. nur in der Kirche gehalten werden, 2. keine Laien dabei fprechen und 3. keine fremden Gemeindeglieder daran teilnehmen". Nun, wir wiffen, daß denen, die Gott lieben, alle Dinge zum Besten dienen. D, nur machen, beten, nüchtern und besonnen, aber stark und fest in der Macht des Herrn daftehen in dieser unferer Zeit. Lieber Bruder, hebe Dein Haupt auf und betende Hände für alle, die es bedürfen; es tut not. Wehr und mehr wird es zu dem großen Entweder=Oder kommen, warm oder kalt ... "

- 3) A. Kische, Johann Heinrich Volkening Ein christliches Lebensund kirchliches Zeitbild aus der Mitte des neunzehnten Jahrhunderts,. Gütersloh 1919, S. 28.
- 4) Jahrbuch des Bereins für Westfälische Kirchengeschichte, Bd. 31, S. 24. Zur Ergänzung sei noch auf die Akte 529, betr. rel. Schwärmerei und Pietisterei, im Archiv des Ev. Konsistoriums zu Münster verwiesen. Bgl. auch L. Koechling, Ein Bericht des Präses Jacobi über das Konventikelwesen im Kreise Lübbecke. Ein Beitrag zur Geschichte der Erweckungsbewegung in Minden-Ravensberg. Jahrbuch des Bereins für Westfälische Kirchengeschichte, Bd. 33, S. 35 ff.
- 5) K. Weihe, Gottreich Ehrenhold Hartog ... in seinem Leben und Wirken geschildert, nebst Beantwortung einiger Fragen über Pietismus, Herford 1820; F. Riemann, Pastor Gottreich Ehrenhold Hartog, ein Zeuge des Evangeliums in dürrer Zeit, Herford 1914; W. Leipoldt, H. E. Rauschenbuschs Leben, Barmen 1840.
- 6) A. Rische, a. a. D. S. 6 und G. A. Bonwetsch, Das religiöse Erlebnis führender Persönlichkeiten in der Erweckungszeit des 19. Jahrhunderts, Berlin-Lichterselde 1917, S. 35. H. Rothert, a. a. D. S. 4.
- 7) Bgl. den ergreifenden Bericht über die lutherische Konferenz in Rehme (Westf.) vom 5. Oktober 1858 in: Evangelisch-lutherische Zeugnisse, Gütersloh 1858, S. 168 ff.
- 8) C. Fabricius, Carl von Tschirschkn-Boegendorff. Jahrbuch des Bereins für Westfälische Kirchengeschichte, Bd. 20, S. 56 ff.
- 9) A. Rische, a. a. O. S. 213 ff. In einem Briefe vom 30. 10. 1858 an E. B. Senastenberg (G. N. Bonwetsch, Aus vierzig Jahren deutscher Rirchengeschichte, Briefe an E. B. Hengstenberg I, Gütersloh 1917, Seite 172 ff.) berichtet Karl Ruhlo, Paftor in Valdorf bei Blotho, später am Elifabethkrankenhause in Berlin: "Unsere Geiftlichen scheiden fich außer wenigen offenen Rationalisten in drei Fraktionen: 1. die bei äußerlicher Berkündigung des Wortes Gottes dem lebendigen Chriften= tum fremd und feind entgegenstehen, zahlreich auf dem Lande, in Min= den und Bielefeld die Mehrzahl. 2. Gläubige, uniert gesinnte, manche mit entschiedener Neigung und Bekenntnis zum Lutherischen, teils aber bange, teils konfessionell kirchlichen Bestrebungen feind. Es sind darunter begabte und teure Kinder Gottes, z. B. Greve in Gütersloh. 3. Gläubige, der Union mehr oder weniger abgeneigt, der lutherischen Rirche zugetan, 3. B. Bolkening, Kunfemüller ufw. Ständen diefe ad 3 fest als eine in sich einige und kompakte Menge, so hätten sie die Mehrzahl der Gläubigen hinter sich. Sie würden an ihren Pastoren hängend nicht um der lutherischen Kirche willen, sondern trot dem Luthertum ihnen folgen. Das weiß das Konsistorium; es weiß aber auch, daß die von ihm gefürchtete Einigkeit nicht vorhanden ift. Das Migliche unserer Situation besteht also im folgenden:

- 1. In den Diözesen und Synoden sind die lutherischen Geistlichen allerorten in der Minderzahl, einer meist sehr schwachen, außer in unserer Diözese Blotho, wo wir aber unsere Majorität der Stimmen in der Synode nur durch große Borsicht erhalten und auch nur zur Zeit . . .
- 2. In den Gemeinden finden wir Lutherischen sehr wenig Berständnis und Interesse; außer vielleicht Oldendorf, Rödinghausen und Dankersen steht keine Gemeinde dafür ein.
- 3. Und was das Schlimmste ist, unter den Lutherischen selbst ist keine Einigkeit. Erkenntnis, Einsicht und Interesse ist bei uns gering; wo die Furcht sürs Amt ansängt, hört die Energie und das Zeugnis sür die Kirche auf. Ich will keinen verurteilen, denn ich din selbst an meinem Teile genug damit behaftet; aber es ist so... Kennte der Oberkirchenrat die Situation, er würde mit energischeren Schritten nicht zögern. Uns sehlt ein Halt- und Sammelpunkt, wie überhaupt im Lande, so auch in unserer Gegend; gerade das auserwählte Rüsszeug Gottes, das da nach seiner Bedeutung für unser christlich Volk ihn geben könnte, hat weder Neigung noch Gabe dazu (Volkening)..."
- 10) Bgl. P. Hartmann, Chronik der Lutherischen Konferenz von Minden-Ravensberg. Jahrbuch des Bereins für Westfälische Kirchengeschichte, Bd. 16, S. 160 ff.
- 11) In dem vorher erwähnten Brief an Jellinghaus in Schlüffelburg schreibt Bolkening: ".. Das Feuer der Erweckung scheint noch immer mehr um fich zu greifen, auch hier in Gutersloh unter den Ernfteren. Ermutige Dich und greif zu im Namen des Herrn! Es wird auch da die Stunde kommen; denn wir find's nicht, sondern der Geift des Herrn, der da lebendig macht. Aber zu- und durchfahren, entschieden, in der Kraft, die der Herr reicht, im gläubigen Vertrauen, welches er fegnet ... In einem späteren Schreiben an denfelben Freund vom 14. 5. 1840 aus Jöllenbeck kann er berichten, indem er von feiner Arbeit und der sich ausbreitenden Erweckung erzählt: "... Biele Besuche in der Gemeinde, wöchentlich sechs Stunden die Ronfirmanden und zwei Stunden die Katechumenen, dann sonntäglich, auch in den Kesttagen. Bibelstunden, welche besonders gesegnet gewesen find, so daß von der Adventszeit an, wo sie begannen, eine besondere Erweckungs= geit in der Gemeinde begann, welche besonders auch an den Ronfirmanden und selbst Ratechumenen sichtbar wurde. O an den Kindern habe ich viele, viele Freude bisher erlebt, und die Unterrichtsstunden waren mir in der Regel Erquickungsstunden, so daß ich mich darauf freute, wie früher nicht fo. Dem Berrn Lob, Dank und die Ehre allein, allein, gang und gar!... Solche Zeiten [der Erweckung] find unverkennbar da. In Gehlenbeck ift ein folcher Zudrang, das Wort Gottes zu hören, daß die ausgebaute Kirche bei weitem zu klein ist, um die Menge zu faffen, die von Hüllhorft, Schnathorft, besonders von Hille und den weiteren Gemeinden, auch von Rahden ufw. kommt. Und fo

da am Berge hinauf. Im Lippischen Lande wächst auch das Bolk des Herrn noch immer mehr an Jahl und Kraft. Ganze Jüge kommen sonntäglich bei allem Ubwehren hierher. Auch unter den Predigern und Schullehrern umher wird's reger. Berghaus in Halle brennt lichterloh, Diestelkamp in Bockhorst hat Feuer gesangen, Biermann in Reuenkirchen auch. Bor 14 Tagen ist eine Schullehrerkonserenz in Vierschlingen bei Steinhagen gewesen von 15 Schullehrern unter Berghaus' und Hartogs Leitung, wo gelesen, gebetet und gesungen ist nach Art der Predigerkonserenzen. — Ueber 14 Tage ist sie im Werthersschen, und am 20. d. Mts. ist die Gütersloher Predigerkonserenz bei Berghaus in Halle. Denkt daran! — Besonders wird es wichtig, daß es unter den Schullehrern Feuer fängt, und hoffentlich wird es nicht gedämpst, obwohl es an kaltem Wasser nicht sehlen wird."

- 12) F.-W. Krummacher, Gottfried Daniel Krummacher und die niederrheinische Erweckungsbewegung, Berlin und Leipzig 1935, S. 34.
  - 13) Berlin 1938, S. 26 f.
- 14) Bgl. A. Kische, a. a. D. S. 146 f., wo der Versasser sich mit dem Borwurf auseinandersetzt: "Der preußische Patriotismus ist ein Stück des preußischen Christentums." "Für die Massen der Landbevölkezung waren christlich und konservativ damals [noch nach 1866] durchaus gleichbedeutende Begriffe" (E. Hoener, Die Geschichte der christliche konservativen Partei in Minden-Ravensberg von 1866—1896, Bielefeld 1923, S. 16).
  - 15) B. Rahe, a. a. D. S. 195. 179.
- 16) Bethel bei Bielefeld 1933. Hothert gibt in seiner "Minden-Ravensbergischen Kirchengeschichte" die Grundgedanken einer Predigt wieder, die Bolkening 1830 zum Jubiläum der Augsburgischen Konfession hielt. Das Thema dieser Predigt lautete: "Was liegt uns ob, damit der bisherige freie Stand und sernere Bestand der evangelischprotestantischen Kirche nicht gefährdet, sondern immer sicherer gestellt werde?" Jahrbuch des Bereins für Westfälische Kirchengeschichte, Bd. 31, S. 16 s. — Eine kurze Nachschrift einer Predigt Volkenings aus dem Jahre 1854 über Joh. 10, 22—30 ist im Ev. Monatsblatt verössentlicht worden (Gütersloh 1855, S. 28 ff.). — Im übrigen vgl. A. Kische, a. a. D. S. 67 ff. und 171 ff.
- 17) Erschienen in Bieleselb 1827 und 1829. Sie sind mir von Enkeln Bolkenings bzw. von Herrn Pfarrer Lic. Wendland, Berlin N 58, freundlichst überlassen worden. Das Evangelische Monatsblatt, Gütersloh 1926, druckte bereits die "Gast- und Wahlpredigt" ab. Außerdem liegt mir eine Predigt Bolkenings vor, die er 1828 über Luk. 14, 1—6 in der Kirche zu Gütersloh über den "Sabbat des Herrn" hielt und unter Kennung seines Kamens im selben Jahre selbst versöffentlichte. Ihretwegen mußte er manche Angrisse über sich ergehen lassen. Es ging ihm darin um eine bessere Heiligung des Sonntags. Zwei Fragen behandelt er: "I. Wie wird der Sonntag von

vielen nicht recht gefeiert? II. Wie muß er recht gefeiert werden?" Diese Predigt scheint mir ein nicht unwesentslicher Beitrag zu der Frage zu sein, wieweit Bolkening in diesem Abschnitt seines Lebens dem Pietismus zugerechnet werden muß. Er stellt zunächst seit: "Auf eine dreisache Weise wird der Tag des Herrn... von vielen nicht recht geseiert, indem sie ihn begehen entweder: 1. als Tag trägen Müßigseins oder 2. als Tag irdischer Betriebsamkeit und Arbeit oder 3. als Tag eitlen Bergnügens, weltlicher, sleischlicher Freude." Wichtiger ist ihm der II. Hauptteil seiner Predigt, der es verdient, wörtlich angesührt zu werden:

"Wir feiern die Sabbattage des Herrn aber recht, wenn wir sie feiern:

1. als Tage heiliger Ruhe,

2. als Tage geiftlicher Erbauung.

3. als Tage himmlischer Freude im Berrn.

Zunächst also als Tage heiliger Ruhe. Ruhe, o ein besonders in dieser Hinsicht herrliches, ja heiliges Wort; ein rechtes Sonntagswort, möchte ich sagen. Ruhiger werde denn auch das Wort meines Mundes, indem davon die Rede sein soll.

Ruhe, Sabbatruhe bezeichnet hier nun aber nicht allein ein äußersliches Ablassen von der unsern Leib ermüdenden gröberen, geräuschsvolleren Werktagsarbeit, sondern bezeichnet ein Aushören aller tägslichen irdischen Berufsgeschäftigkeit gröberer und seinerer Art, mögen nun vorzugsweise die Leibess oder die Geisteskräfte dabei in Anspruch genommen werden, ein Ablassen von alledem, was wir oben als Arbeit bezeichneten, und ein womöglich so gänzliches Ablassen davon, daß man es wohl ein Bergessen nennen möchte.

Es foll dem Chriften, dem Kinde Gottes, deffen Wandel im Himmel ift, dann fein, als hätte es nie die schweißtreibenden Arbeiten der Erde gekannt und als würden keine mehr kommen, follten die müden Blieder auch noch davon zeugen. Der Geift foll an diefen Tagen keine Spur davon merken; auch er und er vorzugsweise soll davon ruhen. So ruhte der Herr unser Gott von allen seinen Werken, welche Gottesruhe ein heiliges Borbild unserer Sonntagsruhe fein foll. Deshalb müffen wir in dieser geheiligten und heiligenden Sabbatruhe nicht allein, auch nicht mal allermeist eine Erholung unserer Körperkräfte und was darauf Bezug hat, erblicken, denn dazu geht die Sonne auf und unter, sondern mehr eine Abbildung und in etwa zum Vorgeschmack gegebene Darftellung des Sabbatlebens der feligen Ewigkeit, wo man fo immer ruht, nicht eigentlich ausruht von gehabten ermüdenden Arbeiten, um fich für neue wieder zu ftärken, nein, immer ruht, - ruht felbst bei der uns dort bestimmten Wirksamkeit. Das ist eben das Geheiligte und Heiligende, das mahrhaft Göttliche dieser Ruhe am Tage des Herrn. Un diesem Tage darf dir kein Treiber und Zwänger kommen, außer in besonderen Fällen. Da ist dir, wenn du recht Sonntag zu halten verstehst, die Erde mit all ihrem Jammer, mit aller Armseligkeit versichwunden. Da wandelst du in den stillen Borhallen des Himmels. Kein Erdenweh darf dich kümmern, kein Erdenwerk dich zerstreuen und ängstigen; ja, wenn es nicht so leicht zu einem bloß gesetzlichen, selbstsgerechten und unsreien Wesen führte, sondern rein als Abbild und Borbild des Himmelssabbats betrachtet und geübt würde, solltest du am Sonntage nicht mal essen und trinken, um alles Alltägliche, Leibsliche möglichst untergehen und das Sonntägliche, Himmlische, Geistliche möglichst aufgehen und blühen zu lassen.

Doch weil das der faule Fleck ift, der so leicht sich dabei erzeugt, so iß und trink am Sonntage wie am Werkeltage, doch mäßiger noch, weil du ohne Arbeit weniger bedarfst, um den Geist nicht zu beschweren und zu dämpsen mit Fressen und Sausen, sondern ihn um so besser vorzubereiten zu dem Reiche, welches nicht besteht in Essen und Trinken, sondern in Krast. Ueberhaupt sollte damit auch nur auf die Sabbatruhe hingewiesen werden, wie sie ein möglichstes Aufhören alles irdischen Dranges und Zwanges sein soll, ein ruhiges Leben und Weben im Herrn, in höheren, geistlichen Dingen, so wie man in der Ewigkeit ruhen, ewig Sonntag halten wird.

O der herrlichen, seligen Aussicht für den armen, müden Erdenspilger, dessen gebeugter Rücken die Last verrät, welche darauf liegt! Bon dieser ewigen Himmelsruhe gibt dir der gnadenreiche Gott am Sabbat des Herrn schon ein Vorgefühl, ja, weil du dein eigenes Beste so schlecht verstehst, drängt er dir diese Wohltat in etwa auf, indem er besiehlt, Sonntag zu halten.

"Sechs Tage sollst du arbeiten und alle deine Dinge beschicken. Aber am siebenten Tage ist der Sabbat des Herrn, deines Gottes. Da sollst du kein Werk tun noch dein Sohn noch dein Knecht noch deine Magd noch dein Vieh noch dein Fremdling, der in deinen Toren ist. Denn in sechs Tagen hat der Herr Himmel und Erde gemacht und das Meer und alles, was darinnen ist, und ruhte am siebenten Tage. Darum segnete der Herr den Sabbattag. Den sollt ihr heilig halten, einen Sabbat der Ruhe des Herrn" (2. Wose 20, 9—11).

O möchten wir das verstehen und beherzigen, so Sonntag halten, dann würden wir ihn recht und segensreich seiern! Notwerk und Liebeswerk, wie schon erwähnt, sind davon ausgenommen als die beiden erlaubten Sonntagswerke, wovon das erstere der vorhin angebeutete Treiber und Zwänger ist, der uns eben in der Not auch wohl mal am Sonntag kommen kann, zum Zeichen, daß wir noch im Tränenstale wallen, das setztere, das Liebeswerk, aber als Borzeichen, was wir dort in der Ewigkeit für Sonntagswerk verrichten werden, sauter Liebeswerke; denn die Liebe währet ewig.

Darum ruht, Christen, ruht; denn der Sabbat des Herrn ist ein Ruhetag und wird dadurch zunächst recht geseiert.

Recht und segensreich wird er aber auch geseiert: 2. als Tag geistlicher Erbauung.

Erbauen, ein bildlicher Ausdruck von aufbauen, zuftande bringen bezeichnet denjenigen tätigen Zustand unseres Beistes, wo er, indem er nach dem Ewigen, Simmlischen trachtet, in diesem einen Rotmendigen recht bemüht ist, auf eine der Sache angemeffene, zweckdienliche Beise weiter gefördert zu werden in wahrhaft christlicher Erkenntnis. das Herz zu erwärmen, den Willen zu stärken, kräftigen, gründen und so das ganze Wesen durch und durch heiligen zu lassen oder, wie ein Apostel es ausdrückt, zu wachsen am inwendigen Menschen. Und welche Tage wären dazu nun wohl mehr geeignet als eben die genannten Tage des Herrn, an welchen nach Gottes heiliger Anordnung so recht dafür gesorgt ist, die höheren und höchsten Bedürfnisse unsers unsterblichen Geistes zu stillen, wenigstens soweit es vorbereitend hienieden geschehen kann und soll, nämlich immer mehr Licht zu bekommen über uns und unfere Bestimmung, über unser Berderben und die Mittel, daraus errettet zu werden, über Gott, fein Befen und feinen Billen, immer mehr Reigung und Kraft zu bekommen, das erkannte Boje au verwerfen und das Gute zu mählen und zu tun, überhaupt den Weg kennen und wandeln zu lernen aus und nach dem Worte Gottes, welcher zur seligen Ewigkeit führt. Eben an diesen Tagen werden die Schätze der Ewigkeit so recht angelegentlich vom Herrn feilgeboten, ja umsonst dargereicht. Da wird gelehrt und gepredigt aus und nach dem Worte Gottes von allen diesen Dingen. Die heiligen Sakramente werden verwaltet, und auf vielfache Weise wird gesorgt, den Hunger und Durft des Geiftes zu wecken und zu stillen. Ach, wieviel wird auch immer unter den Mühen und Drangsalen des täglichen Lebens niedergeriffen, was nicht fogleich wieder aufgebaut wird. Wie herrlich, welch eine Gnade also, einen Sonntag, einen Erbauungstag zu haben, wo der Schaden Josefs so geflissentlich wieder ausgebessert werden kann! Nicht, als ob das nicht auch zu jeder anderen Zeit geschehen könnte und müßte, wie es das kann und muß, aber doch nicht immer mit fo alücklichem Erfolge als an diefen Tagen.

D wir follten mal nur ein Jahr keine Sonn= und Festtage haben, und wir würden mit Schrecken gewahren, wohin die Menschheit verssänke. Gingen nicht Menschenseelen darüber verloren, wäre der Berssuch wohl mal zu machen, um doch denen, welche laut oder leise bekennen, diese Tage seien als solche unnötig und überslüssig, aus der traurigen Ersahrung den Gegendeweis zu liesern. Man sieht es ja jest schon an denen, welche diese Tage nicht recht seiern, wie versunken sie sind in dem Irdischen, in dem nichtigen, eitlen Besen dieser Welt und wie entsremdet dem höheren Leben aus Gott. Darum dankt, dankt Gott, daß ihr Sonntage, Erbauungstage habt, an welchen an den ewigen Hütten so seanschied gearbeitet werden kann! Aber dankt recht mit der Tat und Bahrheit dadurch, daß ihr diese Tage nun auch so

benutzt, als geistliche Erbauungstage seiert und damit recht und segensreich sie seiert! —

Doch foll dies ganz in vollem Sinne des Wortes geschehen, so muß noch hinzukommen, daß wir sie feiern:

3. als Tage geheiligter, himmlischer Freude im Herrn.

Freude ist das Lebenselement unseres Geistes. Wo sie fehlt, da ist kein Leben, weshalb auch die ewige Seligkeit mit dem Ausdruck "das Leben haben" bezeichnet wird. Freude ist der Flügel, der uns ewig tragen muß, wenn wir unser höchstes, heiligstes Bedürsnis befriedigt sehen wollen. Daher auch das allgemeine Ringen nach Freude und Wohlsein, soost auch dabei sehlgewählt werden mag. Und siehe, die Urquelle aller Freude, die unendliche Fülle aller Seligkeit, der gnadenzeiche Gott gönnt und gibt uns auch Freude. Er selbst führt uns an die Quelle, ja in die Quelle mitten hinein, so reichlich gibt er. Aber an und in die rechte Quelle führt er uns, die da purpurrot von Golzgatha herabsließt, entspringend in den Wunden dessen, der da spricht: "Ich will euch wiedersehen, und euer Herz soll sich freuen, und eure Freude soll niemand von euch nehmen."

Uns des zu freuen, der allein und das allein wahre Freude gibt, des Erlösers und seiner für uns ersundenen ewigen Erlösung, dazu sind die Tage des Herrn wiederum so vorzugsweise geeignet und bestimmt. Tage heiliger Freude im Herrn sollen sie sein und sind sie auch wirklich sür alle, welche sie recht zu seiern wissen, Tage, an welchen wir in die Fenster des Himmels klarer als sonst schauen und die Herrslichkeit erblicken, welche er denen bereitet und ausbewahrt hat, die ihn lieben und Erben des ewigen Lebens sind. Nicht ist das eine Freude, wie die Kinder der Welt sie haben und lieben, über die Welt und ihre nichtigen Dinge, sondern wie die Engel Gottes und alle Kinder Gottes, ja Gott selbst sie haben und lieben, über buhfertige, begnadigte Sündersselen und über das diesen Seelen widersahr'ne Heil, eine Freude, welche aus der rechten Quelle fließt und zu diesem Urquell selbst in Lob- und Preisgesängen wieder zurückführt. Das ist Christens, das ist Sonntagsfreude, und die dürsen und sollen wir genießen!

Darum freuet euch allewege, und abermals sage ich: Freuet euch, auch darüber und darin, daß ihr Sonntage habt und halten dürft, um sie auch dadurch recht und segensreich zu seiern! Euer Herz jauchze vor Freuden, wenn ihr besonders an diesen Tagen hört und ersahrt, wozu wir berusen und erwählt sind, und werdet so rechte Sonntagss, Himmelss, Gotteskinder — das eine folgt mit und aus dem andern —, um würdig ersunden zu werden, einst einzugehen in des Hern Freude, wenn der große Sabbat der Ewigkeit andricht. Sogenannte Sonntagskinder hält ja der Aberglaube für besonders gesegnet. Wenn ihr es in diesem Sinne recht seid, dann wird der Segen und die rechte Freude gewiß auch nicht fehlen. —

Ja, ja, als Tag heiliger Ruhe, geiftlicher Erbauung, als Tag himm-lischer Freude im Herrn, so möge, so müsse dieser Gottestag von euch allen geseiert, recht und segensreich geseiert werden, damit die Gnadenverheißung in Erfüllung gehen könne: "Sie sollen zu meiner Ruhe kommen!" Hört es, Bürger der Ewigkeit, zu seiner, zu Gottes Ruhe! O möchte euch allen dies liebliche Los [zulsallen, möchte euch allen dies schöne Erbteil werden! Aber wer erben will, muß Kind vom Hause sein, und wer rechtes Kind sein will, muß von neuem geboren werden und diese Wiedergeburt durch echt kindlichen Gehorsam an den Tag legen, auch in der rechten Feier des Sabbats.

O möge denn dies mein heutiges Wort an euch dazu beitragen! Möge es steuern helsen, wo und wie es in dieser Hinsicht not tut! Und not tut es, sehr not! Das müffen wir doch gestehen, wenn wir um und in uns blicken! Darum habe ich auch heute fo reden wollen, reden muffen nach Pflicht und Gewiffen, und ich bitte euch dringend, benkt dem weiter nach, ehe es zu fpat ift, und nehmt das Wort an in der Liebe, wie es gegeben wird, damit es Frucht bringe für das ewige Leben. Oder denkt vielleicht mancher, das gehe nicht, ein so hartes Wort finde keine gute Statt? O der moge doch bedenken, daß es nur dem harten, trokigen Herzen hart ist, dem weichen nicht; das gibt nach. Und für solche harte Serzen gehört ja, wenigstens mitunter, ein Sammer, ber es zerschmeiße. Jest meinen ihrer viele, wir kämen zu bart. und einst vor dem Gericht werden sie fagen: Ihr kamt zu gelinde. Bas hilft es denn auch, immer um den Nagel herumzuhämmern, davon dröhnt er nur noch loser, oder auch wohl mal daran zu schlagen, davon verbiegt er nur! Und was ist denn für viele, die nicht sehen und hören wollen, wie es mit ihnen steht, der Stab Sanft anders als ein solches Herum- und Daranhämmern, wodurch sie sich nicht gemeint und getroffen fühlen? Davids Buffpiegel (Pfalm 51), welchen fo man= cher arme Gunder nimmt, damit in einen Winkel geht, fich darin besieht und reuig nachbeten lernt: "Ich habe gefündigt wider den Berrn. Bott, fei mir gnädig nach deiner Gute", diefer Buffpiegel würde wohl nicht aufgehangen sein in der großen Rüstkammer des Wortes Gottes, wäre Nathan bei seinem Umherhämmern vom reichen und armen Manne mit ihren Schafen geblieben und hätte nicht durch die schlagende Nukanwendung: "Du bist der Mann!" den Nagel auf den Ropf getroffen.

Ob ich es heute auch so getroffen, manchen unter euch getroffen habe? O fragt euer Gewissen vor Gott dem Allwissenden und Heiligen, steht ihm redlich Rede und Antwort! Und damit ihr das um so eher tut, blickt erst die ernste Warnungstafel 2. Sam. 12, 7 usw. an. Laßt euch die Nuganwendung von dem Gesagten, von dem rechten Nathan, vom Geiste Gottes machen, der euch durchs Herz ruse: "Ja, auch du bist der Mann, der das dritte Gebot übertreten hat, und du wirst ein Mann des Todes sein, wenn du nicht mit David in dich

schlägst und beichtest mit ihm: Ich habe gesündigt wider den Herrn!" Wohl dir aber, wenn du das tust, redlich tust wie David! Dann wird sogleich wie dort darauf folgen: "So hat auch der Herr deine Sünden weggenommen; du wirst nicht sterben!"

Und ob auch wohl dort der Sohn, welcher dem David geboren war, des Todes sterben mußte, weil er durch diese Geschichte die Feinde des Herrn hatte lästern gemacht, und ob auch wohl hier das, was am Sonntag gewonnen wurde, in einen löcherichten Beutel fällt und bald wieder verloren gehn muß, so ist doch das auch der Schaden allein für den bußfertigen Sünder. Seine Seele wird doch gerettet! Ist die Seele aber gerettet, dann ist ja alles gerettet! Darum gebt daran, gebt versloren, was ihr bisher als Gewinn erachtetet, aber im Grunde Schaden war und euch dieses wahren Gewinns beraubte. Laßt ab von den Sonntagssünden des trägen Müßigseins, der irdischen Betriebsamkeit und Arbeit und des eitlen Bergnügens, der weltlichen, fleischlichen Freude, um die wahre, heilige Sabbatruhe zu genießen, den Geist zu erbauen und himmlische Freude im Herrn zu haben! Werdet mit dem bußsertigen David bußfertig, um mit dem gerechtsertigten in Christo Resu gerecht und selig zu werden! Amen!"

- 18) Hothert, a. a. D. S. 17.
- 19) S. Rothert, a. a. D., Bd. 30, S. 22 ff.
- 20) Predigten über Hauptstücke des christlichen Glaubens und Lebens 5 I, Gotha 1863, S. XV. August Tholuck (1799—1877) war seit 1826 Prosessior in Halle, später auch Universitätsprediger; einer der bedeutendsten Theologen der Erweckung.
  - 21) A. Tholuck, a. a. D. S. 193 und XXXII.
  - <sup>22</sup>) A. Rische, a. a. D. S. 100. 26.
- 23) K. F. A. Rahnis, Der innere Gang des deutschen Protestantis= mus 3 II, Leipzig 1874, S. 115 ff.
- 24) Bgl. dazu etwa die Passionspredigt über Ev. Joh. 6, 1—15. B. Hein, Joh. Hrr. Bolkening, ein Zeuge reformatorischen Glaubens. Ev.-Luth. Monatsblatt, Hersord 1938, S. 301 ff. — Auf Bolkenings Grabstein in Holzhausen (Kr. Lübebecke) setzte man 1. Kor. 2, 2 und Offbg. 22, 20.
  - 25) S. Rothert, a. a. D., Bb. 31, S. 32.
- 26) Bgl. O. Schmit, Johann Heinrich Bolkening, der Bolksmifstonar von Minden-Ravensberg vor hundert Jahren ("Licht und Leben", 50. Jahrgang, Nr. 9—11), Elberselb 1938, S. 153. Weithin ist diese Gefahr schon damals erkannt worden. In seinem Brief vom 30. 10. 1858 an E. W. Hengstenberg (G. N. Bonwetsch, Aus vierzig Jahren deutscher Kirchengeschichte, S. 171 ff.) urteilt K. Kuhlo in Baldorf wohl ein wenig düster und schief, wenn er schreibt: "Wenn auch zwischen uns und dem Wuppertal noch ein großer Unterschied ist, so hat doch das religiöse Leben hier von dorther früher die stärkste Einwirkung ersaheren; die darin enthaltenen resormierten, ungesund pietistischen Elemente

zeigen fich um fo mehr, je mehr fie jest Widerstand erfahren von benen, die angesichts der großen Gefahr kirchlicher Zersekung unser ravens= bergisch Bolk in gesundkirchliche Bahnen zu bringen suchen... Seit einer Reihe von Jahren beginnt der Einfluß des reformierten B. tales schwächer und des lutherischen Oftens stärker zu werden, zunächft und hauptsächlich bei den Geistlichen. Leider ift die Schattenseite der meiften unferer durch praktische Tüchtigkeit ausgezeichneten Geiftlichen eine Abneigung vor aller ernsten theologischen Beschäftigung. Folgeweis steht es noch schlimmer in unseren Gemeinden mit der gründlichen Erkenntnis gefunder Lehre, auch unter den Gläubigen... Sie fragen nur nach Bekehrung, geiftlichem Leben und innerer Erfahrung, haben oft mehr Interesse für die Bersammlung (Konventikel) als für die Kirche; wir sind ärmer an kirchlichen Sitten und Einrichtungen als manche Gegenden des Oftens, und wenn Gott uns nicht gnädig bewahrte, würde unfer Land leicht eine Beute ber Sektierer werden. Die Bläubigen hangen durchweg an der lebendigen Predigt von der Bekehrung und an den Baftoren, die diese aus eigener Erfahrung mit Beift und Gaben verkündigen. Darüber hinaus geht weder das Bedürfnis noch das Berftändnis ... "

- 27) Bgl. Th. Brandt, Die Kirche im Wandel der Zeiten 2, Bad Salzuflen i. L. 1936, S. 377 ff., und desfelben Verfassers Vortrag: "Was hat der Pietismus des 18. Jahrhunderts heute zu fagen?" Gnasdauer Gemeinschaftsblatt, Bethel bei Bielefeld 1935, S. 185 ff.
- 28) A. a. D. S. 26. Der von Alexander I. von Rußland, Franz I. von Desterreich und Friedrich Wilhelm III. von Preußen im September 1815 geschlossene Friedensbund, die Heilige Allianz, verpflichtete ursprünglich die Monarchen zu patriarchalisch-christlicher Regierung. Er zeigt deutlich den Einfluß der religiösen Romantik. Metternich besdiente sich seiner, um alle politischen Freiheitsregungen zu ersticken. Dadurch entstand viel Argwohn gegen das von der Reaktion vertretene Christentum.
- 29) Bgl. O. Wilmanns in: Zeugen und Zeugnisse aus Minden= Ravensberg I, Bethel bei Bielefeld 1931, S. 204.
  - 30) P. Grünberg, Philipp Jakob Spener II, Göttingen 1905, S. 22 ff.
  - 31) Berlin 1885.
- 32) Bgl. E. Brunner, Wahrheit als Begegnung, Berlin 1937, S. 147.

   Ferner E. Schick, Die Botschaft des Pietismus in den theologischen Kämpsen der Gegenwart<sup>2</sup>, Basel und Leipzig 1939, S. 45, und Eduard Thurnensens Aritik in: Areuz und Wiederkunft Christi, München 1939, S. 38 ff. Hans Usmussen (Udo Smidt), Rechtgläubigkeit und Frömmigkeit I, Berlin 1938, S. 123 ff.
- 33) "Claus Harms Lebensbeschreibung verfasset von ihm selber," Neudruck durch den Verein für Schleswig-Holsteinsche Kirchengeschichte. Kiel 1929, S. 216.

- 34) B. Rahe, a. a. D. S. 232. Das ift bis zulett so geblieben. Roch in einem Brief vom 6. 2. 1877 an den Sohn feines verftorbenen Freundes Jellinghaus schreibt der fast 81jährige, nachdem er von dem Entschlafenen und deffen drei Söhnen als seinen Stellvertretern ge= sprochen hat: "Und ich - muß freilich auch stille gehen, besonders in letter Zeit, wo ein bedenklicher Schwindelanfall fich öfter wiederholt, wohl von mir felbst veranlagt oder doch gesteigert durch drei Predigten auswärts am 6., 7. und 8. Sonntage nach Trinitatis in Oldenborf, Schnathorft und Hille. Besonders die beiden letten griffen mich körperlich und gemütlich ganz besonders in den damaligen Tagen sehr an, in Schnathorst als meiner ersten Pfarrstelle und Hille als meinem Geburtsort. Mit vollster Aufbietung der Kraft hielt ich sie, fuhr morgens drei Stunden weit hin und nachmittags zurück unter vorsichtiger Begleitung meiner Tochter Emma, mußte noch, da das Pferd der Fliegen halber wild werden wollte, ganze Strecken beide Male nebenan laufen. Das war mir zu viel geworden, habe auch erst am Weihnachts= abend wieder predigen können. Wie lange und oft nun noch, steht beim Herrn. Bottlob, daß auch ich das Glück und die Freude habe, drei Stell= vertreter stellen zu dürfen." - Die Briefe an die beiden Bastoren Jellinghaus lagen mir im Original vor. Sie find mir von Frau Abele Biesenbach in Schmerse über Schwiebus freundlichst zur Verfügung gestellt worden. — Bgl. außerdem: Ev. Monatsblatt, Gütersloh 1878, S. 234.
- 35) In einer noch immer lesenswerten Auseinandersetzung mit A. Ritschl, der behauptet hatte, der Bietismus sei nie geeignet gewesen. populär und im wahren Sinne kirchlich zu werden, urteilt G. Ecke (Die theologische Schule A. Ritschls I, Berlin 1897, S. 32), indem er allerdings die Erweckungsbewegung in Minden-Ravensberg einfeitig pietistisch persteht: "Es dürfte in dem gesamten Bereich der deutschen Landeskirchen wohl kaum ein Gebiet sich finden, in welchem die religiöse Erneuerung des Bolkslebens eine so innerliche und zugleich so umfangreiche gemefen ift wie in der Graffchaft Ravensberg und den an sie angrenzenden Gebieten. Diese tiefgehende geiftliche Erweckung, bei welcher - nach der treuen und gesegneten Vorarbeit eines Weihe, Hartog und Rauschenbusch — Bolkening das hervorragendste Werkzeug in Gottes Hand gewesen ist, hatte sowohl nach ihren geschichtlichen Wurzeln als auch nach ihrer ganzen Eigenart einen durchaus pietistischen Charakter und erreichte den Sohepunkt ihrer Entwicklung in derfelben Zeit, als Ritschl seine theologischen und kirchlichen Anschauungen zum Abschluß brachte. Diefe ganze religiofe Bewegung ift aber auch in fich felbft die kräftigste Widerlegung der generellen Bor= mürfe, melde Ritichl gegen den modernen Bietismus erhoben hat; denn bei aller Unvollkommenheit, die auch ihr angehaftet hat, find die hervorstechendsten Merkmale der=

felben mahre Bolkstümlichkeit, ein gefunder kirch= licher Sinn in ausgesprochenem Gegensatz gegen Sektiererei und Separatismus, eine Berkündigung des Evangeliums im Sinne der reformatorischen Rechtfertigungslehre und das unleugbare Borhandensein guter sittlicher Früchte im bürgerlichen Berufsleben." - Ueber die Zeit der Erweckung im allgemeinen urteilt ein katholischer Historiker — er will "von Berhältniffen und Entwicklungen" reden, "die fich im Rahmen der vormärzlichen Zeit bewegen" (F. Schnabel, Deutsche Geschichte im neunzehnten Jahrhundert IV, Freiburg i. Br. 1937, S. 394 ff.): "Die Bolksfrömmigkeit der Evangelischen hat hier sin der Erweckung ihre Burgel. In einer Zeit der Entfremdung zwischen Gebildeten und Ungebildeten wurde hier ein Boden geschaffen, auf dem alle sich finden konnten und ber Prediger nicht mehr in Gefahr war, entweder die oberen Stände zu enttäuschen oder über die Röpfe der Leute hinmegzusprechen. Mitten in der zunehmenden Berweltlichung des Jahrhunderts ent= standen Stätten, wo die Bibel mit innerer Teilnahme gelesen, das Gebet gepflegt murde, und ernfte Gefpräche gingen um Gunde, Onade und Jenseits."

- 36) A. Rische, a. a. D. S. 239.
- 37) So Paul Drews (Faber) in "Religion in Geschichte und Gegenwart" 2 IV, Sp. 1423.
  - 38) A. Rebe, Zur Geschichte der Predigt III, Wiesbaden 1879, S. 330.
- 39) A. Rische, a. a. D. S. 87 ff. Ueber seine Redeweise liegt das Urteil eines urteilsfähigen Zuhörers vor: "Seine Stimme war eine gehobene, fast elegischen Tones..., völlig frei von dem so abstoßenden Kanzeltone war seine Sprache die natur= und sachgemäße Umgangs= sprache, durch die Notwendigkeit des lauteren Sprechens kaum um einen Ton höher gestimmt. Aber dieser gerade nicht klangvoll weichen Stimme konnte er nach dem Inhalt der Worte und der Stimmung des Herzens doch eine solche Biegsamkeit verleihen, daß sie sowohl dem schärssten Ernste der Bußpredigt wie der lockendsten Milde der Enadenpredigt entsprach." A. Rische, a. a. D. S. 76.
- 40) Die seelsorgerliche Berbindung mit seinen ehemaligen Konfirmanden war ihm Herzenssache. Bei dieser Gelegenheit sei ein Schreiben mitgeteilt, das Bolkening aus seinem Ruhestande an eine ehemalige, nunmehr 23jährige Konfirmandin richtete. Sie war ernstlich erkrankt und sehnte sich nach einem Wort ihres Seelsorgers. Der Brief wurde mir von Frau Adelheid Tiemann geb. Rische in Bieleseld freundlichst zur Verfügung gestellt und wird mit Genehmigung der Familie Niedermöller in Jöllenbech hier ganz wiedergegeben:

Bum ait bisk non vod Petershagen b. Minden, den 24. April 1870.

 Mit großer Teilnahme haben wir, meine Frau und ich, aus dem Schreiben der Tochter des Hause ersehen, daß der seelensuchende Gott auss neue mit einem Areuze eingekehrt ist, indem eine der Töchter, Elisabeth, schon seit längerer Zeit kränkelt und vielleicht der großen Ewigkeit entgegeneilt. Unserer und besonders meiner Teilnahme einen Ausdruck zu geben, habe ich im allgemeinen zunächst ein Wort aus Gottes Worte, was ja immer vorangehen muß, ans Herz legen wollen, die Worte 1. Petri 4, 12: "Laßt euch die Hitz nicht besremden, als widersühre euch etwas Seltsames", d. h. als etwas, das nicht sein müßte, sondern im Gegenteil als etwas, das ganz in der Ordnung ist. Der Bater im Himmel will uns ja das Reich bescheiden, wie er es dem Sohne beschieden hat. "Es muß also gehen." Es ist freilich alle Züchtigung, wenn sie da ist, nicht Freude, aber danach kommt denen, die dadurch geübt sind, die friedsame Frucht der Gerechtigkeit.

Seit Jahren ift der Herr da eingekehrt, bald mit Lieben, bald mit Leiden, welches lektere ja besonders die liebe Hausfrau hat stark erfahren müffen, was unsere Teilnahme um so mehr weckt, aber auch der Hoffnung Raum und Nahrung gibt, daß jene friedsame Frucht wachsen und reifen möge und werde, so wie bei allen, so besonders bei der, die augenblicklich ja der nächste Gegenstand unserer Teilnahme durch ihre Krankheit geworden ift. Diese Teilnahme wird noch dadurch vermehrt und erhöht, daß zu der äußeren Rrankheit die innere zum Ausbruch gekommen ift, wenigstens zu kommen scheint, die große eine Sorge ums Seligwerden. Und damit bist Du ja gemeint, mein liebes Beichtkind Elisabeth. Ich will denn auch die anderen ein wenig übersehen und zurückstellen und Dich besonders meinen und ansehen. Da erwartest Du nun freilich wohl was Besonderes. Das sollst Du denn auch haben, nämlich wieder mit einem Gotteswort, was ja immer ein besonderes ift, nämlich mit dem Worte: "Ich weiß wohl, was ich für Gedanken über euch habe, nämlich Gedanken des Friedens und nicht des Leides, daß ich euch gebe das Ende, des ihr wartet."

Run, worauf warten wir denn wohl willig eher und mehr als auf ein seliges Ende? Jer. 29, 11—14. Ja, sagst Du, wenn ich das glauben könnte! Glaubst Du denn auch, was ich Dir schreibe? Jch hoffe doch. Und Du wolltest nicht glauben, was der wahrhaftige Gott Dir da schreibt in dem genannten Worte? — Wer freilich, nicht aus eigener Bernunft und Kraft können wir glauben, sondern durch den Heiligen Geist, und der geht nach der Heilsordnung im Worte Gottes. Der Bußeweg ist der notwendige, d. h. lebendige Erkenntnis unserer Sünde. Leben dige Erkenntnis ist nun die, wenn uns bange wird, aber in göttlicher Traurigkeit, die Gott wirkt. Das führt uns dann zu dem, der gerade dazu gekommen ist, diese Sünder zu suchen und selig zu machen. Siehe, und der ist nun darauf aus, auch Dich zu suchen und selig zu machen, glaube seinem wahrhaftigen Worte, worin er es auf alle möge

liche Weise kundtut, wieviel ihm daran liege, diese seine Absicht zu erreichen. Er kann auch in der Schnelle erretten, aber nur die, die sich in Gefahr fühlen. Und in Gesahr warst Du, da Du bisher ohne ihn in der Welt mit hingingst; in der Gesahr bist Du nun nicht mehr so sehr, weil Du sie in etwa wenigstens fühlst und anerkennst. Das "He be an" ist da; nun heißt es: "Fahre fort!" Fahre sort in der Selbsterkenntnis des Naturverderbens, aber auch des Glaubens an den Herrn Jesum. Er kann sich nicht verleugnen, muß am Ende helsen. Doch meine Worte tun es nicht. Darum nur immer zu ihm hin und in sein Wort! Wir wollen mit der Fürbitte helsen.

Mein Jöllenbecker Krankenregister führe ich hier fort; einige gehen davon, wie Dünkeloh, Heidsiek usw. Andere kommen darauf, Du nun auch. Aber bete auch selbst, still einfältig in Deinem Herzen. Er hat geboten zu beten, und darin sei gehorsam, aber er hat verheißen zu erhören, und darin sei gläubig; denn der Glaube an ihn und sein Wort tut's. Bs. 40.

Mögen Deine lieben Eltern und Geschwister und Anverwandte sich's einen Antrieb zur treuen Fürbitte und zum ernsten Schaffen der eigenen Seligkeit sein lassen; dann werden dieser Zeit Leiden nicht in Betracht kommen gegenüber der großen Herrlichkeit, die an uns soll offenbar werden.

Zum Schluß grüßt meine Frau mit mir nochmals das ganze Haus mit dem Ostergruß des Friedens. Bolkening, past. emer.

- 41) A. a. D. S. 32. Guftav Ecke (1855—1920) war feit 1900 Professor in Königsberg, seit 1903 in Bonn. — A. Rebe, a. a. D. S. 124.
  - 42) B. Rahe, a. a. D. S. 290 ff.
  - 43) A. Rische, a. a. D. S. 4.
- 44) Aus einem Aufruf Bater Bodelschwinghs zur Gründung einer theologischen Schule aus dem Jahre 1895. — Bgl. G. Merz, Bater Bodelschwinghs Anteil an der Theologie seiner Zeit. Jahrbuch der Theologischen Schule Bethel 1938, G. 37 ff. - Für die Begiehungen Bolkenings zu Bodelschwingh wichtig: F. von Bodelschwingh, Erinnerungen aus meinem Leben (Zeitschrift Bethel), Bethel bei Bielefeld 1909, S. 140; 1914, S. 90; 1918, S. 40). Auf feinem erften "Streifzug" ins Ravensberger Land kehrt Bodelschwingh als Student bei Bolkening in Jöllenbeck, dem "gesegnetsten Orte Ravensbergs", ein. Später unterstütt Bolkening Bodelschwinghs Arbeit in der Parifer "Gaffenkehrer= und Lumpensammlergemeinde". Bodelschwingh nennt Bolke= ning infolgedeffen "einen der Hauptbegründer unferer Hügelgemeinde". Er und seine Frau werden 1861 von Bolkening in Jöllenbeck in der Nachmittagskinderlehre zu ihrer gemeinsamen Missionsarbeit "förmlich" eingesegnet. — Das Bodelschwingharchiv in Bethel bringt kein Material über die gegenseitigen Beziehungen zwischen den beiden Männern. — Auf meine Anfrage teilte mir Berr Miffionar Beienbrok in Bethel bei Bielefeld, ein perfonlicher Zeuge jener Zeit, noch das

Folgende mit: "Es ist ohne Frage, daß die Beziehungen dieser beiden Männer zueinander viel stärker gewesen sind, als diese wenigen Mitteilungen [in den "Erinnerungen aus meinem Leben"] auf den ersten Blick erkennen lassen. Wie oft hat Bater Bodelschwingh Bolkening und den blinden Heermann [1800—1882] als die Gründer Bethels bezeichnet! Die ganz persönlichen Beziehungen haben allerdings nur in geringem Umfang bestanden; das war bedingt durch den Altersuntersschied der beiden Männer..."

- 45) So A. Tholuch, a. a. D. S. XX. Die Predigten des Johannes Chrysostomus († 407), die bei aller Kunst der Sprache doch von tieser Innerlichkeit und heiligem Ernst zeugen, haben ihm später diesen seinen Ramen (Goldmund) verschafft. Aurelius Augustinus († 430), der größte lateinische Prediger, wurde immer wieder nachgeahmt und ausgeschrieben. Heinrich Müller in Rostock († 1675), Hauptvertreter der sog. vorpietistischen Periode, trat sür Berinnerlichung und biblische Durchdringung der Predigt ein: "Erbe des Arndtschen Geistes, in der Lehre klarer als dieser". Klaus Harms' (1778—1855) Predigten sind noch immer lesenswert.
- 46) Pastor Christian Ludwig Schlüter, "ein Mann aus der alten Halleschen Schule des gläubigen Pietismus", hatte von 1769—1826 die Gemeinde Gütersloh versorgt. Bgl. H. Eickhoff, Pastor H. Bolkenings Einzug in Gütersloh (1827) und der Beginn seiner segensreichen Wirkssamkeit in Minden-Ravensberg (Ev. Monatsblatt, Gütersloh 1927, S. 70 ff.). Edlers Rollege Johann Friedrich Lüning neigte wohl mehr rationalistischen Anschauungen zu. H. Richter, Die evangelische Gemeinde Gütersloh in Bergangenheit und Gegenwart, Gütersloh 1928, S. 164 f.
- 47) Hierzu setzte Bolkening die Anmerkung: "Eben als diese Predigt zum Drucke bereit liegt, lese ich im Amtsblatt der Kgl. Reg. zu Minsben den den Namen des Mannes, auf den sich meine Bünsche und Hoffsnungen in gedachter Hinsicht beziehen. Du bist's also, Freund meiner Jugend, der mein geliebtes Schnathorst fortan weiden soll. O daß du die ausgesprochenen Bünsche des Freundes und als solcher darf ich sie ja in persönlicher Anrede laut werden lassen ersülltest!" Karl Ludwig Kunsemüller (1804—1879), Bolkenings "Hauss und Herzenssfreund", den er sich anscheinend als seinen Rachfolger gewünscht hatte (vgl. A. Rische, a. a. O. S. 30), kam als Pfarrer in das benachbarte Hüllhorst. Wahmann aus Bolmerdingsen, der später nach Hersord (Stift Berg) ging und hier Superintendent wurde, trat im November 1827 an Bolkenings Stelle in Schnathorst.

## Beiträge zur Kirchengeschichte der ehemaligen Hansastadt Breckerfeld und ein Verzeichnis der dortigen Prediger.

Bon D. Ewald Dresbach in Halver.

## Literatur.

v. Steinen, Westfälische Geschichte, Lemgo 1757, Stück XX, 1254 ff. Bädeker-Seppe, Geschichte der evangelischen Gemeinden der Grafschaft Mark . . . . Jerlohn 1870, S. 165 ff.

Diefelben, Nachtrag, Leipzig 1890, S. 51.

Meier, Geschichte und Urkundenbuch des Amtes Breckerfeld, 2 Bande, Breckerfeld 1900.

Breckerfelder Gedenkbüchlein, herausg, vom Presbyterium in Breckerfeld, Hagen 1928.

Sellmeg, Geschichte der en. Gemeinde Breckerfeld, Schwelm 1883. Dresbach, Reformationsgeschichte der Grafschaft Mark, Gütersloh 1909.

## Quellen.

Staatsarchiv Münster i. W.

Kirchenarchiv Breckerfeld. Geh. Staatsarchiv Berlin-Dahlem. Stadtarchiv Brecherfeld. Die einschlägigen Urkundenbücher.

In alten Urkunden und Akten finden sich für Breckerfeld die Benennungen Brekenemalde, Brekelvelde, Brakelvelde, Brekenvelde und Breckerfelde. Die lettere Bezeichnung hat sich unter Weglaffung des e am Ende erhalten. Die Ansicht, der Name käme von dem harten und steinigen Boden her, der vom Bfluge schwer zu durchbrechen sei1), ist ebenso abzuweisen, wie die Meinung, er bedeute ein von Hecken durchbrochenes Feld2). Die Deutung muß von der Silbe breck ausgehen. Die Ausdrücke brek, brak, bracht, brecht, brink und ähnlich find altsächsischen Ursprungs und bezeichnen eine Anhöhe, einen Hügel oder einen Berg. Breckerfeld ist mithin ein Feld, das sich an einen Berg anlehnt, und dieser Berg ift der Wengeberg, an deffen Fuß Breckerfeld liegt. Breckerfeld heißt also soviel wie Bergfeld, ein Name, der sich im gebirgigen Süderlande (Sauerlande) mehrfach findet und stets auf die Lage an einem Bergrücken hinweist.

Die erste Ansiedlung ist ohne Frage da gewesen, wo das heutige Altenbreckerseld liegt. Als gegen Ende des 8. Jahrshunderts durch Karl den Großen das Christentum im Sachsenslande eingeführt und auch in der Breckerselder Gegend der Bau einer schlichten Kirche oder Kapelle ins Auge gesaßt wurde.), wählte man als Ort für den Bau nicht Altenbreckersseld, sondern das jezige Breckerseld, entweder deshald, weil die Lage günstiger zu sein schien, oder weil das Gotteshaus an der Stelle einer heidnischen Kultstätte gebaut werden sollte. Das letztere war vielsach üblich.

Die Feldmark Bonenkamp (Bokamp) ist höchstwahrscheinlich eine Erinnerung an Wodan (Boden, Bonen). Wodan war der Hauptgott der alten Deutschen, und da, wo sich die Schlucht "Teuselsloch" in der Nähe von Breckerseld befindet, könnte der Ort des heidnischen Gözendienstes gewesen sein. Auch der genannte Wengeberg erinnert an Wodan, der als Sturm- und Wettergott gedacht wurde und besonders auf hohen Bergen hauste. Auch der Unnenberg bei Gummersbach und der Godesberg bei Bonn sind Wodansberge. In dem bekannten Schreckwort sür Kinder "Bömann" oder "Bomann" haben wir auch noch eine Erinnerung an Wodan (Wotan, Uodan).

In der Geschichte kommt der Name Breckerfeld zum ersten Male im Jahre 1205 vor. In dem Jahre bezeugt der Graf Hermann von Ravensberg dem Priester Jwan von Brekenes velde und seinem Bruder Heinrich, daß er das Erbe Nürenberg dem Kloster Gertrudenberg überwiesen habes). Ob dieser Priesster in Breckerfeld gewirkt hat oder nur von dort gebürtig war, bleibt ungewiß.

In einer Urkunde vom November 1252 wird gesagt, der Ritter Gottsried von Hövel habe einen ihm gehörigen Zehnten in den Pfarreien Herscheid, Werdohl und Breckelvelde, den er gegen eine bestimmte Abgabe vom Stifte St. Severin in Köln erblich besessen habe, letzterem für die Summe von 40 Mark kölnisch verkauft.

Hier haben wir die erste Erwähnung der Pfarre Breckersfeld.). Eine weitere Nachricht liegt vor aus dem Jahre 1314. Am 23. Mai dieses Jahres verkausen Gottsried von Sann, Herr von Volmestein und Sophia, seine Gemahlin, ihre Freigüter in den Kirchspielen Schwelm, Breckerseld, Dahl, Hagen, Börde und Rade (Radevormwald) dem Grasen Adolf von Berg für 700 Mark Brabanter Denare. Im Kirchspiel Breckerseld wersden die Güter Ebbinchusen, Burstalle (Boßel) sowie Ebschende, Langschende und Knenlon genannt?).

Rirchlich gehörte Breckerfeld seit Karl dem Großen zur Erzdiözese Köln. Daher kommt es, daß wir im Liber valoris, dem ältesten Schatzbuche der Kölner Diözese aus dem Anfang des 14. Jahrhunderts, das Kirchspiel Breckerseld unter den Kirchspielen des Kölner Dekanates Lüdenscheid aufgeführt sinden, und zwar ist hier der Breckerselder Pastor zu 6 Mark Jahreseinkommen kölnischer Währung (etwa 216 Keichsmark) eingeschätzt, wovon er den zehnten Teil an den Kölner Erzebischof zahlen mußtes).

In den Jahren 1382—1385 wurde ein gerichtlicher Prozeß über das Besetzungsrecht der Pfarre in Breckerseld geführt<sup>9</sup>). Im Ansang des Jahres 1382 war der Pastor Johann von Corbeck gestorben. Nun wählte der Kirchenvorstand, der aus sechs Männern (Provisoren) bestand, in hergebrachter Weise mit Einwilligung der Gemeinde den Presbyter (Priester) Gottschalk von Kamscheid, der dem Archidiakon Otto von der Lippe zur Bestätigung präsentiert wurde. Dieser beaustragte den Kektor (Pfarrer) Zebulon in Radevormwald, den Kamscheid als Pastor einzusühren. Die Einsührung (Investitur) fand unter den üblichen Feierlichkeiten am 6. Februar 1382 in der Kirche zu Breckerseld statt.

Allein der damalige Pfarrer Eberhard von Witten zu Hagen erkannte diese Einsetzung nicht als rechtsgültig an, weil die "Rapelle zu Breckerseld" eine Filiale seiner Kirche sei und ihm daher als dem Patron die Vergebung (Kollation) der Stelle zustehe.

Außerdem berief er sich auf einen Brief des Erzbischofs Friedrich von Köln, der kraft seiner apostolischen Bollmacht den Presbyter Heinrich von Altena zum Pfarrer sür Breckerseld bestimmt und ihn, Eberhard von Witten als den Patron, beaustragt habe, denselben zu investieren. Diese Jnvestitur, die der Pfarrer von Hagen dem Rektor Albert von Blankenstein zu Schwelm ausgetragen hatte, sand am bestimmten Tage vor

versammelter Gemeinde statt. Die Gemeinde war darüber sehr erbittert, aber sie konnte gegen die höhere Macht nichts ausrichten.

Dagegen strengte jetzt der als Pfarrer eingesetzte Kamscheid gegen den Pfarrer von Hagen einen Prozes vor dem Geistlichen Gericht in Köln an. Die Zeugen aus Breckerseld sagten unter Eid einstimmig aus, daß die Breckerselder ihre Pfarrstelle selbst gegründet und auch die Kirche mit Kenten versehen hätten. Auch könnten sie Fälle aus der Bergangenheit ansühren, wo die Provisoren mit Bewilligung der Gemeinde die Pfarrwahl vollzogen hätten.

Darauf wurde das Urteil dahin gefällt, daß Gottschalk von Kamscheid als rechtmäßiger Pastor zu Breckerfeld anzusehen sei.

Hiergegen legte Eberhard von Witten Berufung ein, aber er wurde abgewiesen (Mai 1385) und zu sämtlichen Kosten versurteilt. Das Wahlrecht der Gemeinde ist dadurch für alle Zeiten sestgestellt. Die Kollation (das Patronatrecht) ging auf die zeitslichen Bürgermeister der Stadt, den Kat und den Kirchenrat über. Kamscheid trat nun die Stelle an. Die Investitur sand wiederholt nach dem Herkommen statt. Heinrich von Altena mußte weichen.

Die Kirche in Breckerfeld, die jetzige evangelische, ist ein gotischer Bau, der in seiner ursprünglichen Anlage aus der Zeit um 1200 bis 1225 stammt<sup>10</sup>). Der Chor scheint gegen Ende des 14. oder zu Ansang des 15. Jahrhunderts sertiggestellt zu sein. Der Bau wurde durch Brand wiederholt beschädigt. In dem großen Brande in der Nacht vom 21. zum 22. April 1727, dem die ganze Stadt zum Opfer siel, wurde die Kirche bis auf die Mauern und das Gewölbe ein Kaub der Flammen<sup>11</sup>).

In den nächsten 10 Jahren ist sie wieder hergestellt worden. Sie war dem Apostel Jakobus geweiht und wurde von den Pilgern, die während des Mittelalters aus Westfalen nach Compostella in Spanien zum Grabe des Apostels Jakobus wandersten, mit Borliebe aufgesucht. Als Andenken ließen sie ihre Pilgermuscheln zurück. v. Steinen bemerkt um 1750, das Bildnis des heil. Jakobus, mit vielen Muscheln behangen, sei am Gewölbe noch zu sehen. Die Muscheln sind aber längst verschwunden<sup>12</sup>).

In den Jahren 1835—1837 wurde der Turm neu gebaut, der aber schon 1923 durch einen abermaligen Neubau ersetzt werden mußte.

Als im Jahre 1926 eine Heizung in der Kirche angelegt wurde, stieß man vor dem Chorabschluß unterhalb des Triumph= bogens auf ein altes Mauerwerk13). Höchstwahrscheinlich rührte dasselbe von einer Kapelle her, die vor dem jezigen Kirchbau an derfelben Stelle gestanden hat. Es kam in alten Zeiten häufig vor, daß in ausgedehnten Kirchspielen in entfernten Ortschaften zur Bequemlichkeit der Eingepfarrten Kapellen (Oratorien, Bethäuser) errichtet murden, deren Besetzung dem guständigen Pfarrer, in deffen Sprengel die Kapelle lag, zustand. So könnte auch in Breckerfeld, das zum Pfarrbezirk Hagen gehörte, anfangs ein Bethaus errichtet worden sein. Hieraus ließe sich dann die Tatsache erklären, daß der Pastor von Hagen seine Kirche stets als Mutterkirche der "Kapelle in Breckerseld" und sich selbst als deren Patron betrachtete. v. Steinen schreibt: Ich habe einen Brief vom Jahre 1397 gefunden, darin steht: Capella curiata in Breckerfelde est filia Ecclesiae parochialis in Hagen, die Rapelle in Breckerfeld ift eine von der Pfarrkirche in Hagen abhängige Tochter14). Das Abhängigkeits= verhältnis von Hagen hörte auf, als die Breckerfelder nach den oben mitgeteilten Zeugenaussagen aus ihren Mitteln eine Rirche bauten und dotierten, die dann vom Erzbischof zur Pfarrkirche erhoben wurde, indem er ihr das Recht auf einen Taufstein und einen Friedhof verlieh.

Im Jahre 1406 stiftete der in Köln wohnhafte reiche Großkaufmann Gerwin aus Altenbreckerfeld "zu seinem, seiner
Eltern, Großeltern und Bohltäter Seelenheil in der Breckerselder Kirche einen Altar zu Ehren des allmächtigen Gottes,
der allerseligsten Jungfrau Maria und aller Heiligen" und
stattete ihn mit Kenten reichlich aus. Die jährliche Gesamteinnahme aus den dem Altar überwiesenen Gütern betrug
26 schwere rheinische Gulden und 5 Albus kölnischer Münze.
Die Summe wurde für ausreichend befunden zum Unterhalt
des Geistlichen oder Kektors, der den Altar zu bedienen hatte.
Das Präsentationsrecht für den Altar stand dem Kirchenvorstande, die Investitur dem derzeitigen Pfarrer zu. Als Kektor

durfte nur ein solcher zugelassen werden, der die Priesterweihe erhalten hatte oder binnen einem Jahr geweiht wurde. An bestimmten Tagen und Stunden mußte der Nektor die Seelenmesse lesen. Den Anordnungen des Pfarrers hatte er Folge zu leisten, ihm die schuldige Chrerbietung zu erzeigen und überhaupt das Wohl der Kirche zu fördern. In den Moden must

Gerwins Altar — es ist ein Holzschnitzaltar — ziert jetzt noch den Chor der evangelischen Kirche. Es ist ein dreiteiliger Klappaltar (Triptychon) mit Statuen der Gottesmutter mit dem Kinde, des Apostels Jakobus, des heiligen Christophorus und weiblicher Heiligen. Der untere Teil (die Predella) zeigt die Fußwaschung und das heilige Abendmahl.

An der Kirche wirkten der Pfarrer, ein Kaplan und zwei Bikare, der eine an der Bikarie der heil. Jungfrau Maria und der andere an der Bikarie des heil. Nikolaus<sup>17</sup>). Die Andreas-vikarie geriet in Berdunkelung und wurde daher dem Pfarrer zugeteilt.

Rektor des Gerwinusaltars zu sehen. Wann die beiden anderen Vikarien gestisstet worden sind und von wem, läßt sich nicht nachweisen. Jeder Vikar hatte seinen eigenen Altar an der Ostwand der Seitenschiffe, die Altäre sind nicht mehr vorshanden, wohl aber sind die Nischen noch zu sehen, in denen sie gestanden haben. Die Vikarien waren mit besondern Einkünsten ausgestattet. Die Nikolaus-Vikarie ist früh eingegangen, mit der anderen wurde 1685 das Schulrektorat verbunden. 1804 ist auch sie eingezogen worden.

An dem Bege nach Hagen nicht weit vor der Stadt hat früher eine Kapelle gestanden, die im Jahre 1477 vom Bürgermeister Hermann Langenscheid und seiner Gemahlin Beta gestisstet und dotiert worden war<sup>18</sup>). In ihr mußte jährlich am Sonntag Kantate gepredigt werden. Zu v. Steinens Zeiten (um 1750) war sie schon völlig verwüstet.

Im Jahre 1396 verlieh der Graf Dietrich von der Mark (1391—1398) dem Dorfe Breckerfeld einen Freiheitsbrief, das sogenannte Hauptprivilegium, wodurch Breckerfeld in die Zahl der Städte aufgenommen wurde<sup>19</sup>). Dadurch erhielt Breckerfeld eine eigene Gerichtsbarkeit; es wurde auch bestimmt, daß die

Stadt zwei Bürgermeister und acht Ratleute haben sollte. Diese sollten alle Jahre am Mittwoch nach Ostern eingesetzt werden; an demselben Tage sollten ein Bürgermeister und vier Ratleute abtreten, und die fünf übrigen sollten die fünf anderen wählen.

Die Erhebung zur Stadt war für Breckerfeld sehr bebeutungsvoll im Hinblick auf die dort aufblühende Stahleindustrie, wozu das Eisenerz, das in der Gemeinde gegraben wurde, und der reiche Holzbestand, der zur Verhüttung die Rohlen lieserte, den ersten Anstoß gegeben haben. Dem Vertried der Waren sind die großen Straßen günstig gewesen, die von den Niederlanden über Breckerfeld nach Frankfurt am Main und von Dortmund über Breckerfeld nach Köln führten. Da die Straßen wegen des Raubgesindels oft unsicher waren, reiste man karawanenweise oder unter sicherm Geleit, das vom Landbesherrn oder von größeren Städten erbeten und erteilt wurde.

Der Landesherr hatte in Breckerfeld einen wichtigen militärischen Stützpunkt gegen das angrenzende Herzogtum Berg, mit dem die Grafschaft Mark oft in Streitigkeiten verwickelt war. Um 1410 ist Breckerfeld mit Mauer und Wallgraben befestigt worden. Um dieselbe Zeit wurde wahrscheinlich auch die landesherrliche Burg in der Stadt gebaut. In dem langjährigen Bruderzwist zwischen den Grafen Adolf III. von der Mark (1398—1448) und Gerhard von der Mark, der einen Teil der Grafschaft beanspruchte, hatte Breckerfeld durch Ausbeutung und Verheerung viel zu leiden.

Merkwürdig oft haben Feuersbrünfte die Stadt heimgesucht. 1417 brannte die Stadt teilweise ab. Dasselbe Unglück traf sie am St. Vitstag 1520, wobei auch die Turmspize der Kirche und das Kirchendach abbrannten. Das Feuer legte im Jahre 1557 sast die ganze Stadt in Usche. Um 21. Juli 1655 entstand ein neuer Brand, der auch die Kirche ergriff. Drei Jahre später läutete wieder die Brandglocke; das Feuer zerstörte Kirchturm und Kirchendach und viele Häuser. Noch größer war das Brandunglück am 21. und 22. April 1727, das die ganze Stadt in einen "elenden Uschenhausen" verwandelte<sup>20</sup>). Seit dem Rotjahr 1727 ist Breckerseld, das im Mittelalter eine reiche Hansaltadt war, nicht wieder zu der früheren Bedeutung emporgestiegen. Zur Erinnerung an die Hansaltat, da Breckerselder Fabris

kanten und Kaufleute ihre Waren über Land und Meer bis in die entlegensten Gegenden vertrieben, wird in der Sakristei der evangelischen Kirche eine große Walfischrippe ausbewahrt<sup>21</sup>).

Luthers Lehre war früh von Lippstadt und Soest auch in die süderländischen Berge gedrungen. In Valbert hatte sie 1533, in Jerlohn und Altena 1538 und in Oberwengern<sup>22</sup>) 1543 sesten Fuß gesaßt. Letter Dechant von Lüdenscheid war Joh. Wippersmann, Pastor in Hagen, von dem ein amtlicher Bericht über die Verhältnisse seines Dekanates aus dem Jahre 1549 vorliegt, der lette von seiner Hand, denn Wippermann neigte zur Resormation und trat 1554 förmlich zum lutherischen Bekenntsnis über<sup>23</sup>). Aus diesem Bericht ersahren wir, daß Breckerseld in der vorresormatorischen Zeit der gewöhnliche Ort sür die Jahresversammlungen der Geistlichen des Dekanates gewesen ist, daß um 1549 in Breckerseld der Pastor Nikolaus Textor (Weber) gestanden hat und daß die dortige Pfarre vom Kirchensvorstande besetzt wurde.

Um 1570 stand in Breckerseld der katholische Pfarrer Eberh. Moesken, der aber, wie Bürgermeister, Rat und Kirchenrat an die Regierung zu Kleve berichten, "sich beschweret habe, das Presterliche Ampt zu verwalten und dasselbe wiederumb oversgelassen habe und von hier abgewiesen sei"24). Es scheint, als ober zwischen Wittenberg und Kom geschwankt und deshalb sich

entschlossen habe, auf das Amt zu verzichten.

Sein Nachfolger war Joh. Brenscheid, gewesener Pastor zu Wiblingwerde, der um 1571 das lutherische Glaubensbekenntnis in Breckerseld einzusühren suchte. Da er aber von etsichen, die dem Papsttum noch sest anhingen, wegen seiner Neuerung beim Serzog verklagt wurde, mußte er auf Besehl des Serzogs seine Stelle verlassen. Er ging nach Sennen in der Grafschaft Hohenslimburg, wo er im Sinne Luthers wirkte. Der zu seinem Nachsolger ausersehene Friedrich von Halver erhielt auf Bitten der Gemeinde wegen seines anstößigen Lebenswandels die Pfarrsstelle nicht. Dagegen wurde am 25. November 1577 der bisherige Kaplan Nikolaus Steller zum Pfarrer gewählt und landessherrlich bestätigt<sup>25</sup>).

Steller hat die Reformation in Breckerfeld nach und nach durchgeführt. "Er gewann und bekehrte endlich durch Gottes

Benedenung die ganze Gemeinde, Stadt und Kirspel sampt seinen dohmaligen Herren Collegen, so gewesen Herr Jakobus Limpurg, Herr Petrus Gerhardi und Herr Christophorus Trost." Er bediente die Pfarre über 51 Jahre in unverrückter evangelisch-lutherischer Lehre. Auch seine Kollegen, die genannten Vikare, blieben der Reformation treu²6). So war der Katholizismus in Breckerseld vollständig erloschen.

Durch die Neuerung ersuhr die äußere Kirchenverwaltung keine Beränderung. Der Kirchenrat blieb dem Herkommen nach bestehen, und die Kirchenrechnungen wurden nach wie vor in Gegenwart des Gogreven (des Richters) und der Bürgermeister dem Kirchenrat zur Prüfung vorgelegt, in der Regel am 21. Dezember (Thomastag). Dabei sand jedesmal auf Kosten der Kirchenkasse eine "Schmauserei" statt. 1739 weigerte sich der Gogreve, bei der Abnahme der Rechnungen zugegen zu sein; er verlangte, daß dieselben ihm zur Kevision zugeschickt würzben, was aber nicht geschah?").

Mach dem Tode des Pfarrers Nik. Steller im Juni 1628 wurde der Marien-Bikar Jakob Gerhardi durch die Kollatoren (Bürgermeister, Kat und Kirchenrat) ex jure patronatus (nach dem Patronatrecht) am 14. Juli desselben Jahres zum Nachfolger berusen und an demselben Tage durch den Kotarius publicus und Richter Gerh. Holzbrinck in das Pfarramt in hergebrachter Weise eingeführt. Interessant ist das Protokoll, das von Holzbrinck darüber ausgenommen wurde.

Darin heißt es: "An dem genannten Tage wurde ich vom Rat der Stadt Breckerfeld sowie von den Provisoren und Kirchmeistern in das Vikarienhaus der heil. Jungfrau Maria berusen, welches der Bikar Jakob Gerhardi in Gebrauch hatte. Dort erklärten mir die genannten Personen, sie hätten, nachdem der Pastor N. Steller vor ungefähr 3 Wochen gestorben sei, einhellig beschlossen, dem Jakob Gerhardi, welcher über 7 Jahre die Vikarie Divae besessen habe, das Pastorat zu übertragen. Um dieses durch die Tat zu beweisen, haben die Chrenvesten und Wohlgelehrten Johannes Lohe und Jakobus Steller als beide regierende Bürgermeister sub sequentibus Ecclesiae provisoribus et pleno totoque Senatu (in Begleitung des Kirchenvorstandes und des gesamten Rates) bemelten Dominum Ja-

cobum Gerhardi zwischen sich genohmen, zur Kirchen und zum Hohen Altar gesührt, ihme die Cornua desselben oder die Annten anzugreisen besohlen, darnacher in die Gährs oder Kirchenkammer<sup>28</sup>) mit ihme gangen, den Kelch und Hostien aufs Altar und widder darab gedragen, solgentz für dem Altar niederknieendt ein Gebettlein zu lesen geheißen. Im gleichen Ihme die Bybell in die Handt getan, zur Tauff gangen, dießelb erössnet und widder zugeschlossen, serner zur Cantzell geführet und den ersten Bersicull des 10. Capituls St. Johannis Evanzelh ableßen und widderumb zum Hohen Altar gebracht und niederkniendt aus dem 6. Capitule des andern Buches der Chronice den letzten Bersicull laut lesen lassen und damit die Kirchen-Solemniteten absolvieret.

Weiter aus der Kirchen zum Bydenhoff<sup>20</sup>) und Hauß gangen, Ihme das Haul oder Kesselhaken oben dem Fewr in die Handt gethan, ahm Heerde auff deß seligen Pastors Stuell gesehet, den Tisch decken lassen und in der Kurtge zu sehen, Ihme endlich Torff und Zwingh in die Handt gebeiett zum Zeichen, daß sie Ihme conferieren und zum Besitz oder Gepruch einsreumten alles, was zu dem Pastorat gehörig, Hauß, Hoff, Garten, wießen, landt, Psennigh und Kornrenthe neben anderen Gebührnüssen, allermaßen vielgeehrter seliger Herre Pastor solche in Besitz gehabt, mit Versprechung nöttiger Manutenenz und Beschutzung, alles ohne einige exception geistlich oder weltslichen Rechten."

Der neue Pastor dankt und verspricht, alle Dienste bei Tag und Nacht, in Gesundheit und Krankheit und in sonstigen Fällen zu leisten.

Zeugen bei dieser Einführung waren der Gogreve Kasp. Grüter, Johannes Werminchhaus und Peter vom Broich, Küster zu Breckerseld<sup>30</sup>). Der Kursürst bestätigte die Wahl am 14. Juli 1632. Die lange Verzögerung hatte ihren Grund in den damas ligen Kriegswirren.

Im Jahre 1764 nach dem Tode des Pfarrers Jak. Tidemann wurde die Parität zwischen Pfarrer und Kaplan eingeführt mit der Maßgabe: 1) Die mit den beiden Aemtern verbundenen Kenten werden geteilt und jedem zur Hälfte überwiesen. 2) Predigten, Accidentien und Stolgebühren wechseln wochenweise. 3) Für Mehrarbeit werden den beiden Predigern die Bikariengüter Steugingen und Brenscheid überwiesen, wogegen dem dritten Prediger oder Rektor für den Abgang dieser Rente sowiel zugelegt wird, daß er nach wie vor 100 Taler alt Geld als stehende Rente behält. 4) Der dritte Prediger (Rektor) wird von der Haltung der ersten sonntäglichen Predigt entsbunden, um sich der Schule besser widmen zu können, mit Ausnahme der 4 Festtage und des Karfreitags. 5) Jeder Pfarrer hat in seiner Woche den Vorsitz im Konsistorium. Um die beiden Pfarrhäuser wird gelost.

Damals standen als Prediger in Breckerseld der Vikar und Rektor Kasp. Mathias vom Berge aus Halver, der 1754 gewählt worden war, und der Kaplan Joh. Jak. Collenbusch aus Schwelm, der durch Königliche Kabinettsorder 1755 die Stelle erhalten hatte. Collenbusch rückte nun in die erste, vom Berge in die zweite Predigerstelle auf. Der als Vikar und Rektor 1764 berusene Joh. Jul. Bottsr. Stockmann aus Hottenstein bei Schwelm hatte die Frühpredigt zu halten und die Kollegen bei Krankheit oder Ubwesenheit in der Seelsorge zu vertreten. Da er auch zu konsirmieren ansing, widersetzen sich die beiden Pastoren, wogegen mehrere Gemeindeglieder geltend machten, daß sie von altersher freie Wahl hätten, ihre Kinder zu dem Prediger in den kirchlichen Unterricht zu schieken, der ihnen am meisten zusage.

Um das Jahr 1660 fanden sich in Breckerseld auch einige Resormierte ein, die in der dortigen Eisenindustrie Beschäftigung suchten. Als der Kurfürst Johann Sigismund 1613 vom Luthertum zum resormierten Bekenntnis übergetreten war und manche Abelige und besonders Beamte dem Beispiel des Landbesherrn solgten, war die Bildung resormierter Gemeinden erleichtert.

Ueberall aber entstanden zwischen den Lutherischen und den "Kalvinisten" Streitigkeiten wegen des Simultaneums (des wechselseitigen Gebrauchs der lutherischen Kirche), sowie wegen des Begräbnisses und des Gebrauchs der Glocken. In Breckersseld sollte sich das im höchsten Maße zeigen<sup>31</sup>).

Die dortigen Reformierten, deren Zahl übrigens gering war, hatten 1706 die landesherrliche Genehmigung zur öffentlichen

Religionsübung erhalten. Bis dahin waren sie vom benachsbarten Hückeswagen aus pastoriert worden. Nun wählten sie sich einen eigenen Prediger in der Person des Pet. Gottst. Hossius aus Radevormwald und bauten eine eigene Kirche aus den Erträgen einer Kollekte, die Hossius bei inländischen und ausländischen Glaubensgenossen, besonders in Holland, gesammelt hatte<sup>32</sup>). 1709 waren Kirchbau und Pfarrhaus vollsendet.

Bei dem großen Brande am 22. April 1727 murden beide Gebäude nebst dem Schulhause ein Raub der Flammen, mährend von der lutherischen Kirche nur das Dach abbrannte. Solange es die Witterung erlaubte, hielten die Reformierten ihren Gottesdienst vor dem Tore unter einer Linde. Als der Winter sich einstellte, baten sie die Lutherischen, ihnen ihre Kirche interimistisch zum Mitgebrauch zu überlassen. Hier stiegen sie aber auf den hartnäckigsten Widerstand. Obwohl ihnen die Regierung unter dem 7. Mai 1727 das Simultaneum ad interim und ohne Präjudiz gestattete in der Hoffnung, es würde alles in Harmonie und ohne gegenseitige Störung des zu bestimmten Stunden wechselweise festgesetzten Gottesdienstes ablaufen, blieben die Lutherischen doch auf ihrem Widerspruch bestehen und boten den Resormierten das Akzisen-Kontor auf dem Rathause für ihre Gottesdienste an. Diese aber erklärten dasselbe für unzulänglich; sie wandten sich an den König, und der König befahl, es solle bei dem Simultaneum verbleiben.

Dadurch wurde die But der Lutherischen bis aufs äußerste gesteigert. Als nach langen Berhandlungen im Dezember das Simultaneum beginnen sollte und die Resormierten sich auf den Beg zur lutherischen Kirche machten, fanden sie die Türen verschlossen. Um die Kirche hatte sich viel Bolk, darunter eine große Zahl Frauen, versammelt, das eine drohende Haltung annahm, obwohl dem lutherischen Konsistorium bei einer Strase von 200 Goldgulden besohlen war, den Resormierten den Eintritt in die Kirche nicht zu verwehren.

Dasselbe Schauspiel wiederholte sich mehrere Sonntage trotz aller Bermahnungen seitens der Ortsobrigkeit und der lutherischen Geistlichkeit zur Ruhe und Besonnenheit. Auch die Schützen, die aufgeboten wurden, um den Eintritt in die Kirche zu erzwingen, konnten nichts ausrichten: vor der Kirche bildete das 11, Frauen-Bolck", darunter auch fremde verhüllte Weiber aus Nachbargemeinden, eine undurchdringliche Mauer, die niemand anzutasten wagten stund ann alban massack ein enisch

Und als einige Schützen durch ein Fenster in die Kirche einzudringen versuchten, sanden sie auch das Innere des Gotteshauses mit Weibern dicht besetzt: sie hatten sich bei Nacht einzeschlichen und die Türen mit Eisenstangen verrammelt. Die Schützen wurden von den Weibern mit Steinwürsen und Holzstangen zurückgetrieben.

Unter solchen Umständen griff der König, dem der Tumult berichtet wurde, zum äußersten Mittel: er befahl dem Oberst von Schliewiß, der in Hamm in Garnison lag, ein Militär-Rommando nach Breckerseld zu schicken, um die aufgeregten Gemüter zur Raison zu bringen. Demgemäß rückten am 17. Juli 1728 unter einem Major 250 Musketiere, 2 Kapitäns, 6 Sub-altern-Offiziere und 8 Tambours in Breckerseld ein; sie wurden soviel als möglich bei den Widerspenstigen einquartiert, und nun ging die Einführung des Simultaneums "ohne einige opposition" glatt vonstatten<sup>33</sup>).

So war der Widerstand gebrochen, und das Militär konnte bald wieder abziehen. Aber dem Bürgermeister Bölling wurden noch die Fenster eingeworfen und die Gartenfrüchte vernichtet der Art, "daß ein Seide oder Türke es nicht schlimmer hätte machen können" — ein letztes Aufflackern der Leidenschaft.

unfzubauen. Prediger Hossius kollektierte wiederum in Holland und brachte die Summe von 2493 Talern zusammen, dazu kam ein Geschenk der Regierung von 1000 Talern; die neue Kirche konnte am 7. November 1729 dem Gottesdienst übergeben werden. Sie hat ihren Zweck erfüllt bis zum Jahre 1841. Die Unionsbestrebungen hatten eingesetzt. In Breckerseld wereinigten sich die Lutherischen und die Resormierten in dem genannten Jahre; sie legten den Konsesssiussammen lutherisch und resormiert ab und nannten sich evangelisch. Die überslüssig gewordene resormierte Kirche wurde an den Bierbrauer Schlösser verkauft, der sie 1843 an die Katholiken veräußerte.

Nach gänzlichem Umbau ließ der katholische Pfarrer Meckel zu Hagen, der die Kirche käuflich erworden hatte, zunächst monatlich einmal Gottesdienst darin halten und dann seit 1846 durch einen Bikar an allen Sonn- und Festtagen. Pastor Meckel schenkte 1848 die Kirche nebst Pfarrhaus dem Bischof von Paderborn unter der Bedingung, daß in Breckerseld ein kathoslisches Kirchensystem errichtet würde.

Vo Dem Bunsche wurde entsprochen: 1863 ist die Missions-Vikarie zur Pfarrstelle erhoben worden, und seit dem Jahre besteht in Breckerseld wieder eine selbständige katholische Kirchengemeinde.

\*Techer gebürtig aus Plettenberg Partor in Sil.(\*\*Chefelbard)

#### 1866 m. I. Pastoren vor der Reformation. 81-881

Otto von Schwelme um 1277, lebte noch 1318. Berthold von Affeln 1323—1334. Adolf Colven 1334—1350. Henricus von Altena 1382—1385. Gottschalk von Kamsched 1385 bis nach 1395. Johannes de Palude (vom Brauke) um 1407. Nikolaus Textor (Weber) um 1539, Dechant 1555. Zu seiner Zeit waren Vikare: Wartin Berghaus 1539—1541 und Johann Werneck 1549. Eberhard Moesken um 1570, er gab seine Stelle auf und verließ Breckerseld. Als Kapläne aus vorresormatorischer Zeit sind bekannt: Dederich Langensched 1465 und Johannes Kemelslinchroit 1507.

# II. Pastoren an der lutherischen Gemeinde seit der Resormation.

Johann Brenscheid, anfangs noch katholisch, suchte seit 1571 das lutherische Bekenntnis einzusühren, wurde deshalb vom Landesherrn abgesetzt und ging 1577 nach Hennen in der Grafschaft Hohenlimburg, um dort ebenfalls zu resormieren. Er war vorher Pastor in Wiblingwerde gewesen. Nikolaus Steller 1577—1628, vorher Kaplan, setzte mit Histe der Bikare Jak. Limburg, Jak. Gerhardi und Christos Trost das Resormationswerk fort und brachte es zur Vollendung. Jak. Gerhardi 1628 dis 1664, vorher Vikar. Pet. Goes 1664—1698, vorher Vikar. Nikolaus Berghaus 1698—1716, vorher Stadtprediger in Lüdensscheid. Jak. Tiedemann 1717—1764, gebürtig aus Uschersleben,

1715 Baftor zu Langenberg. Joh. Andr. Platz 1716—1717, er verwaltete in der Vakanzzeit die Pfarrei, war von 1704—1708 Garnisonprediger in Köln, bediente zugleich die heimliche evangelische Gemeinde daselbst. Joh. Jak. Collenbusch 1764-1804, aus Schwelm gebürtig. Friedr. Wilh. Schröder aus Kleve 1804—1828. Ludolf Hülfemann 1828—1868, aus Soeft gebürtig, vorher Rektor in Herdecke, Superintendent der Spnode Hagen und Kreisschulinspektor. Unter ihm fand die Bereinigung der lutherischen und der reformierten Gemeinde statt (1841). Friedr. Wilh. Schenk 1869—1873, stammte aus Soest, vorher Hilfsprediger in Levern, dann 2. Prediger in Brecherfeld, folgte einem Rufe nach Leichlingen. Carl Maximilian Dulheuer 1873—1876, gebürtig aus Plettenberg, Paftor in Hülscheid 1866-1869, dann 2. Brediger in Breckerfeld, folgte einem Rufe nach Cronenberg 1876 (an die reformierte Gemeinde). Eduard Hellweg 1876—1885, gebürtig aus Düttingdorf, Kr. Herford, wiffenschaftlicher Hilfslehrer in Schwelm 1870-1873, dann 2. Brediger in Brecherfeld, ging als Regierungs= und Schulrat nach Arnsberg. Joh. Wilh. Florin 1885—1920, gebürtig aus Girkhausen, Kreisvikar in Münster 1875—1877, dann 2. Pastor in Brecherfeld bis 1885, er starb 1920. Otto Dannert 1920-1929, folgte einem Rufe nach Herzkamp. Paul Kornfeld seit 1930.

# III. Rapläne (feit 1764 zweite Pastoren) feit der Reformation.

Nikolaus Steller, wurde 1577 Pastor. Christoph Werminghaus 1664—1705, vorher Marien-Vikar. Kaspar Büren 1705 bis 1727, vorher Marien-Vikar und Rektor. Joh. Pet. Büren 1727—1755, Sohn des vorigen, ebenfalls gewesener Vikar und Rektor. Joh. Jak. Collenbusch 1756—1764, wurde dann erster Pastor. 1764 wurde die Parität zwischen Pastor und Kaplan eingeführt; die nachstehend Genannten hießen zweite Pastoren, bis in der neuesten Zeit die Benennung erster und zweiter Pastor sortgefallen ist. Kaspar Mathias vom Berge, aus Halver gebürtig, 1764—1804. Joh. Georg Florschütz 1806—1812, aus Koburg gebürtig, folgte einem Kuse nach Iserlohn. Joh. Wilh. Wülsing 1813—1822, vorher Pastor in Odenspiel Kr. Waldbröl. Ludolf Hülsemann 1822—1828, wurde erster Pastor in Breckerfeld. Carl Spitzbarth 1829—1867, aus Schwelm gebürtig, vorher Mektor in Herdecke, wurde penfioniert, † 1868. Friedr. Wilh. Schenk 1868—1869, rückte in die erste Pfarrstelle auf. Karl Wax Dulheuer 1869—1873, wurde dann 1. Pastor. Eduard Helleweg 1873—1876, darauf 1. Pastor. Joh. Wilh. Florin 1877—1885, rückte in die erste Pfarrstelle auf. Herm. Bruch 1886—1894, folgte einem Ruse nach Wethler. Wilh. Funke 1894—1919. Heinr. Millard 1923—1930. Die Pfarrstelle war einige Jahre unbesetzt geblieben. Schmöhe seit 1934.

#### IV. Bikare feit der Reformation.

Jakob Limburg seit 1577, wurde luth. Pastor in Hückeswagen. Jakob Steller, Limburgs Nachfolger, Sohn des Pastors
Nik. Steller. Christoph Trost, um 1600. Pet. Gerhardi, † 1612.
Rasp. Gerhardi, Nachfolger des Bikars Jak. Steller. Jak. Gershardi 1622, gebürtig aus Düsseldorf, wurde 1628 Pastor in
Breckerseld. Heinr. Cramer 1628, stammte aus Harpen, wurde
1635 Vikar in Schwelm, war auch Inhaber der Blutvikarie in
Harpen, die er durch einen Bertreter versehen ließ. Martin
zur Löwen, 1635 in Dortmund ordiniert. Bernh. Hüsshoff
1643, wahrscheinlich Nachsolger des vorigen. Peter Goes 1654,
wurde 1664 Pastor in Breckerseld. Jak. Griesenbeck, 1664 in
Unna durch Inspektor Davidis ordiniert, folgte 1684 einem
Ruse als Pastor nach Derne.

Die nachfolgenden Vikare sind zugleich Schul=Rektoren gewesen:

Raspar Büren 1685, wurde 1705 Raplan. Bor ihm waren Rektoren Jakob Rempken 1644 und Joh. Wilh. Garenfeld 1651. Joh. Goes 1705, † 1711. Pet. Joh. Büren, Sohn des Rasp. Büren, 1711 Nachfolger des vorigen, wurde 1727 Raplan. Joh. Chriftoph Seher aus Werden 1728—1738. Joh. Chriftoph Bölling aus Breckerfeld 1738—1754, ging nach Jferlohn als Stadtprediger. Rasp. Matthias Berg 1755—1764, wurde erster Pastor in Breckerfeld. Joh. Jul. Gottsr. Stockmann aus Schwelm 1764—1792. Friedr. Wilh. Schröder aus Cleve 1793, wurde 1804 erster Pastor in Breckerfeld.

Die Vikarie wurde im Jahre 1804 eingezogen und ging in der Schul-Rektoratstelle auf.

V. Geistliche an der reformierten Gemeinde.

Beter Gottfr. Hofius um 1720, aus Radevormwald gebürtig, wurde 1738 Pastor in Kamen. Dav. Dietr. Tuchscherer 1738 bis 1774, stammte aus Unna. Peter Gottfr. Möller aus Warstein 1775—1818. Mathias Stapelmann aus Duisburg 1819—1828, ging als Pastor nach Limburg a. d. Lenne. Wilh. Borster aus Hammen 1829—1831, folgte einem Ruse nach Solingen. August Schönenberg aus Wülfrath, wo sein Bater Prediger war, 1832 bis 1846, wurde auf Grund der Kombinationsurkunde vom 1. September 1841 dritter Prediger an der vereinigten evangelischen Gemeinde Breckerseld und Rektor der dortigen Rektoratschule, folgte einem Ruse nach Boerde 1846 am 19. Juli, wo er schon nach 4 Monaten starb. Nach der Bereinigung der beiden Gemeinden ist die resormierte Pfarrstelle eingegangen.

VI. Beiftliche an der katholischen Gemeinde.

Joh. Hundt 1846—1849, Miffionar, aus Attendorn gebürtig, wurde als Kaplan nach Brilon versett, später Jesuit in Aachen. Dr. Heinr. Plakmann 1849—1852, Missionar, aus Hellefeld gebürtig, wurde Rektor der deutschen Kirche und Mitalied der Inderkongregation in Rom, † 1864. Karl Wilh. Engelhardt 1852—1859, Missionar, stammte aus Olpe, wurde Pfarrer in Sattingen. Eduard Sengen 1859—1866, aus Hidfeld gebürtig, bis dahin Hausgeiftlicher in Bladenhorft, unter ihm die Miffion zur Pfarre erhoben (1863); die Katholiken in Boerde und Waldbauer fielen an Hagen zurück, diejenigen des Amtes Halver, bis dahin zu Meinerzhagen gehörig, wurden der Bfarre Breckerfeld überwiesen. Sengen wurde als Pfarrer nach Schwerte verfekt. Philipp Gocke 1866—1873, stammte aus Beverungen, por= her Vikar in Erwitte, wurde Pfarrer in Blankenstein. Franz Josef Schlip 1873-1889, gebürtig aus Walde, unter ihm wurde 1880 in Halver ein Missionshaus mit Betsaal gebaut, er ging als Bfarrer nach Bochum. Joh. Todt 1889—1890, vorher Marien-Bikar in Bochum, wurde Kaplan in Atteln. Abraham Seffe 1890-1891, aus Olpe gebürtig, vorher Kaplan in Safpe; er erhielt die Pfarrstelle in Friedrichsdorf. Anton Meier 1891 bis 1904, aus Baderborn, vorher Raplan in Falkenhagen (Lippe) und Bökendorf, nach Bever bei Paderborn versett, + 1923.

Josef Scheele 1904—1908. Friedr. Riffe 1908—1919, wurde Bfarrer in Langendreer. Hermann Holthaus 1919—1935, nach Elsen bei Baderborn versett. Theodor Flörken seit 1935, por= her Präses des Anabenkonvikts in Brilon.

24) Staatsarchiv Düffeldorf, Rleve-Mark, Geiftl. Sachen, Specialia

#### 26) Claateardi, Milniter, nepnudremnu 91. 126 a. G. 122, Meier II

- 1) Hamelmann und v. Hövel bei v. Steinen XX 1254.
- 2) Aufzeichnung im Stadtarchiv vom Jahre 1809.
- 3) Auch in den Ortschaften Altenlüdenscheid, Altenhülscheid, Altenbochum und Altenessen haben wir die ersten Siedlungen zu suchen.
- 4) Capitul. de part. Saxoniae bei Meinders, De statu religionis... sub Carolo magno ... Lemgo 1711, pag. 23.
  - 5) Philippi, Osnabrücker Urkundenbuch I Ar. 25.
  - 6) Meier I 46.
- 7) Lacomblet, Ub. III 132.
- 8) Binterim und Mooren, Die Erzdiözese Köln, 2. Aufl., Duffeldorf 1892, I 521.
- 9) Die umfangreichen Akten über diefen Prozeß sind nicht mehr porhanden, ebenso ist ein Auszug aus denselben, der 17 Folioseiten ftark war und aus der Zeit um 1760 stammte, aus dem evangel. Bfarr= archiv spurlos verschwunden. Unsere Darstellung beruht auf den Angaben, die Hellweg S. 27—30 daraus gemacht hat.
  - 10) Meier I 156 f.
- 11) Gedenkbüchlein S. 11—17.
- 12) In Westfalen gab es eine Menge Jakobikirchen. S. Kampschulte, Die westfälischen Kirchen-Patrozinien, Paderb. 1867, S. 149 f.
  - 13) Gedenkbüchlein G. 21.
  - 14) Stück XX 1267.
  - 15) Meier 151 ff.
- 16) Lübke im Anzeiger für Kunde der deutschen Vorzeit, Jahra. 1858 Sp. 144. Log, Kunfttopographie Deutschlands, Kassel 1862, I 106. Abbildung im Gedenkbüchlein.
  - 17) Bädeker=Seppe 165.
  - 18) v. Steinen a. a. D. XX 1254.
  - 19) Meier I 50 ff. und II Urk. 2.
- 20) Sellmann im Gedenkbüchlein S. 24 ff. Zum Wiederaufbau der Stadt bewilligte der König am 8. Sept. 1728 eine Kollekte in den preußischen Landen und auswärts.

- 21) Abbildung im Gedenkbüchlein G. 82.
- 22) Nach der mündlichen Ueberlieferung hat Luther an die Gemeinde zu Oberwengern (Wengern), beziehungsweise an den dortigen Pastor Hildebrand Schluck 3 Briefe geschrieben und seiner Freude über die Einführung der Resormation Ausdruck gegeben. Bis jetzt sind die Briefe nicht aufgesunden. Sie sollen durch die Witwe des Nachfolgers des Schluck nach Emmerich gekommen sein (Bädeker-Heppe 298).
  - 23) S. Jahrbuch für Westfäl. Kirchengeschichte 1937/38 S. 106 ff.
- <sup>24</sup>) Staatsarchiv Düffeldorf, Kleve-Mark, Geistl. Sachen, Specialia Nr. 23, Fol. 65 und 69.
- <sup>25</sup>) Meier I 174 ff. Dresbach, Ref.-Gesch. 329. v. Steinen XX 1261 ff. Bädeker-Seppe 165 ff. Hellweg 47 ff.
- <sup>26</sup>) Staatsarch. Münster, Kleve-Mark L. A. 126 a, S. 122. Weier II Urk. 86.
- 27) Hellweg S. 39. Solche Schmausereien im Wirtshause scheinen damals vielsach üblich gewesen zu sein. In Halver beklagte sich der Kirchenrat darüber beim König, worauf die Zehrungskosten abgeschafft und die Rechnungen nach dem Herkommen in der Kirche geprüft wurden (Dresbach, Chronik von Halver, Elberf. 1898, S. 131 ff.).
- 28) Gähr= oder Gerkammer bedeutet Sakriftei. Der Ausdruck kommt daher, daß man in alten Zeiten, als die Kirchen auch zu Berteidigungs= zwecken benutzt wurden, im Turm und in der Kammer für die Geist= lichen Gere (Speere, Lanzen) aufbewahrte.
- 29) Wiedenhof-Pfarrhaus (vom altfächsischen Bedeme, ein der Gottheit geweihter Ort).
  - 30) Staatsarchiv Düffeldorf a. a. D. Fol. 45—65.
- 31) Geh. St.-Arch. Berlin Bol. I Fol. 150 ff. und 165 ff. Meier I 280 f.
  - 32) Bädeker-Seppe 156.
- 33) Acta wegen des Breckerfeldschen Simultanei ab anno 1727 bis 1728 im St.-A. Münster, Cleve-Mark L. A. 582 Fol. 1—415. Bgl. Meier I 280 ff. Dresbach, Res.-Gesch. 330.
- <sup>34</sup>) Bgl. Meier I 149, 151, 155, 163. Bädeker-Heppe 167 ff. und Nachtrag 51. Gedenkbüchlein 46.

# Die Reformation in Dortmund.

Von Pfarrer i. R. Albrecht Stenger.

Die Reformationsgeschichte der Stadt Dortmund ist in zwei Büchern behandelt, die vor 50-100 Jahren von Pfarrern der Dortmunder Gemeinden erschienen, aber jett im Buchhandel nicht mehr, sondern nur in Bibliotheken zu haben sind, von J. C. Bogt "Kurze Reformationsgeschichte der vormaligen Reichsstadt Dortmund" 1826 und A. Ch. Seller "Geschichte der evangelischen Gemeinden in Dortmund" 1882. Sie fußen besonders auf den Berichten des Superintendenten Christoph Scheibler, der das evangelische Kirchenwesen von 1625 an leitete. Daneben ist das Buch von C. Doering zu erwähnen: "Die Geschichte des Gymnasiums zu Dortmund mit einer Untersuchung über die Einführung der Reformation". Dasselbe wird ergänzt und berichtigt durch R. Franz "Chr. Scheibler und die Säcularfeier des Dortmunder Gymnasiums" in Beitr. XXIII, 256. Dr. Rübel behandelte in seiner Schrift von 1890 "Ge= schichte der Freien= und Reichsstadt Dortmund" die Refor= mation sehr kurz. Dann schrieb Dr. Löffler in den Beiträgen zur Geschichte Dortmunds XXII 1913 eine "Reformationsge= schichte der Stadt Dortmund", welche vor allem auf Doering beruht. Dr. Rothert behandelt in seiner "Reformations= geschichte der Grafschaft Mark" 1912 die Dortmunder Refor= mation als vollendet 1580. Zulekt behandelte die Archivdirektorin Dr. v. Winterfeld die Reformation ausführlich in ihrem Buch "Geschichte der Freien- Reichs- und Sansastadt Dortmund" 1934. Schon 1927 hatte fie in den Beiträgen zur Geschichte Dortmund Bd. XXXIV einen Auffatz über "den Durchbruch der Reformation in Dortmund", sowie die bisher als verschollen geltenden Quellenzeugnisse von 1548 (Ratechis= mus Schöppers) und 1554 (Kollektenbuch) aus den in Wien entdeckten Akten des Prozesses des Dekans von Mariengraden gegen Dortmund, die im Wiener Staatsarchiv liegen, veröffentlicht. Diese Entdeckungen waren Dr. Löffler und Dr. Rothert bei Abfassung ihrer Schriften noch nicht bekannt. Diese verschiedenen Einzeluntersuchungen und Akten sich zusammen

zu suchen, ist nicht leicht. Darum ist es schon aus diesem Grunde erwünscht, die Hauptsache der Dortmunder Resormation, besonders sür die Pfarrer und Lehrer, sowie die Jugend und evangelischen Gemeindeglieder in einer knappen Geschichte zusammenzusassen. Ein weiterer Anlaß ist die Eingemeindung der vielen Kirchengemeinden 1928 in Dortmund als Großstadt, welche dazu aufsorderte, auch dieser Kirchspiele und ihrer Resormation zu gedenken.

Das Jahr der Reformation in Dortmund ist seiten der Gegenresormation stets verschieden bestimmt worden; von den Katholiken möglichst spät, von den Evangelischen möglichst spüh. Diese letzteren nahmen 1555 an, jene 1570 bis 1580. Das kam daher, daß die Reformation sich nur langsam durchsetze.

Aber auch darin hat die verschiedene Datierung ihren Grund, daß wenig alte Urkunden über den Ansang und Verlauf der Bewegung vorhanden sind<sup>1</sup>). Sie sind verschwunden, z. B. alle Briese von Pastor Barop.

Nun haben sich aber im Wiener Staatsarchiv die Akten des Prozesses des Dekans von Mariengraden gegen Dortmund gefunden und sind der Oeffentlichkeit in den "Beiträgen des Hiftorischen Bereins für Dortmund" 1927 übergeben. Dadurch ist die Möglichkeit vorhanden, den Berlauf der Reformation in Dortmund genauer als bisher zu verfolgen. Es ist damit auch manches bestätigt, was Christoph Scheibler, der Dortmun= der Superintendent von 1625 an, betreffs des Katechismus von Schöpper (1. Aufl. von 1548) und des "Kollektenbuches" von 1554 berichtet und von Löffler angezweifelt worden ift. Die Reformation hat sich schon lange vor 1556 in der Bürgerschaft vorbereitet. Aber die Rämpfe zwischen dem konservativen, am Alten hängenden Rat und der vorwärtsdrängenden Bürgerschaft haben Jahrzehnte gedauert, so daß Dortmund, obwohl auch hier das Luthertum früh Freunde gewann, trop des Bei= spiels der Nachbarstädte, wie Lippstadt, Soest und Münster, noch bis in die sechziger Jahre des 16. Jahrhunderts als katholische Stadt gelten konnte. ronoisse mi vie dinumiro nopon

Die evangelische Bewegung setzte schon vor 1520 ein. Ihr Auf und Ab hing einerseits mit dem Stand der Kämpse in Dortmund, andererseits auch mit dem Auf und Ab der allgemeinen Reformbewegung in Deutschland zusammen. Wir können mit Dr. v. Winterfeld mehrere Phasen dieser Entwicklung unterscheiden:

In der ersten bis 1527 blieb der Rat Sieger.

In der zweiten von 1532—1540 mußte der Rat nachgeben.

In der dritten von 1542 bis 1548 gewann die Bürgerschaft die Oberhand.

In der vierten von 1554 an bot der Kat nochmals seine ganze Kraft auf, um die Bewegung zu hemmen, doch 1562 erslahmte sein Widerstand, und in der fünsten Phase von 1564 bis 1570 mußte er schließlich die Forderungen der evangelischen Bürgerschaft bewilligen.

### I. Phase 1517-1527.

# Die Anfänge der reformatorischen Bewegung.

Die Reichsstadt Dortmund gehörte in kirchlicher Beziehung zum Kölner Erzbistum. Um 1364 bestanden dort 3 Klöster: das Katharinenkloster seit 1196 (Praemonstratenserinnen), das Franziskanerkloster seit Ende des 13. Jahrhunderts und das Dominikanerkloster seit 1331, aus dem die Propsteikirche noch erhalten ist. Ferner bestanden 4 Pfarrkirchen:

die Marienkirche, um 1250 erbaut, deren Schutpatronin Maria war,

die Petrikirche, dem Apostel Petrus geweiht, in der ersten Hälfte des 14. Jahrhunderts erbaut,

die Nicolaikirche, deren Schutzatron der hl. Nicolaus war, der Schutzatron der Kaufleute und Seefahrer, die 1198 geweiht wurde, und

die Reinoldikirche, die dem Reinoldus geweiht war, einem Helden der germanischen Sage aus der Zeit Karls des Großen. Sie wurde an der Stelle einer kleineren Kirche 1250 errichtet und mit einem prächtigen Chor und hohen Kirchturm von 112 Metern versehen, während der Petrikirchturm 111 Meter hoch war. Sie wurde die Mutterkirche der Dortmunder und anderer Kirchen der Umgebung.

Die Nicolaikirche wurde 1810 auf Befehl Napoleons abgebrochen.

Auch die Marienkirche stand vor diesem Schicksal, wurde aber durch Friedrich Wilhelm IV. davor bewahrt.

Dazu kamen noch eine Anzahl Kapellen und Klausen mit vielen Bikarien, die von eigenen Priestern bedient wurden. "Schon im 13. Jahrhundert bestanden zwischen Bürgerschaft und Klerus Mißhelligkeiten wegen der Jurisdiktion, der Patronatsverhältnisse und der Beschwerung durch Abgaben, Inquisition und Bann. Auch lehnten sich die Bürger wiederholt gegen die Vorrechte und Gewerbetätigkeit der Geistlichen auf.

Trozdem blieb die Stadt der alten Kirche noch bis zum Anfang des 16. Jahrhunderts treu"2). Da kam der Funke, der auch in Dortmund zündete. Am 31. Oktober 1517 schlug Luther seine 95 Thesen an die Schloßkirche zu Wittenberg und sandte sie im Mai 1518 auch dem Papst Leo X.

Run entbrannte der Ablafftreit von beiden Seiten. "Diese Frage, so gewaltig, wie nie zuvor, ins Bewuftsein der Zeit hineingeworfen, wurde nach wenigen Wochen durch ganz Deutschland, bald auch in den Riederlanden, in Frankreich, der Schweiz und England verhandelt." (Niedner, D. Gesch.) "So ist es begreiflich, daß der Wittenberger Ablakstreit auch in Dortmund Aufsehen erregte"3). "Hatte doch auch in Dortmund in der großen Reinoldikirche das Ablaßkreuz gestanden und davor eine rote Kiste, in die das Geld geworfen wurde. Dieser Ablaß dauerte bis zum 6. Januar 1516"4). Wenn wir auch unter den Momenten, welche in Dortmund die Reformation befördert haben, den Ablafstreit nicht zu stark betonen wollen, fo fand der Ablaß auch von kirchlicher Seite in Westfalen viel Widerspruch, daß auch der Mönch Witte im Kloster Liesborn klagt, "ganz Beftfalen sei durch den Ablaß ausgepowert", und auch der katholisch gefinnte Chronist Dietrich Westhoff in Dortmund, der 1540-1550 schrieb, ihm in den Kämpfen eine große Bedeutung beimist. Wichtiger natürlich find die Streitig= keiten zwischen Rat und Bürgerschaft, indem der Rat, wie in anderen Städten, am Alten fefthielt, mahrend die Bürger und Bilden vorwärtsdrängten. So stand der Rat in scharfem Gegen= satz zu der neuen Bewegung und hielt fie Jahrzehnte lang auf.

Aber diese Streitigkeiten hatten nicht nur weltliche Urssachen, sondern auch soziale und religiöse Motive. Beides läßt sich in jener Zeit nicht scheiden. Es gab genug Mißstände sowohl bei der Weltgeistlichkeit wie in den Klöstern. "Die Armut der Klöster hatte sich in Besitz umgewandelt, die Abstinenz war vertrieben und die Zucht verhaßt"5) (Rensing). Die Geldgier aber bei den Geistlichen war so groß, daß darüber viele Beschwerden laut wurden. "Die grauenhaste Unwissenheit dieses Klerus war auch dem Bolk nicht verborgen und mußte gerade in der Zeit des Humanismus allen offenbar werden. Schlimmer noch als alle anderen Schäden war das sittenlose Leben, das der Zölibat zeitigte<sup>62</sup>).

Eine klevische Regierungs » Verordnung vor 1535 erwog sogar den Gedanken, den Geistlichen die Ehe freizugeben. Schöpper in Dortmund befürchtete, daß "um der Unsittlichkeit willen der Klerus tiefster Verachtung verfalle" (Rothert). Johann Barop hielt trotz Priesterweihe und Offizialswürde sich nicht an die Gebote des Zölibats und hatte einen Sohn, der später evangelischer Pastor wurde. Er folgte darin dem Beispiel seines Amtsvorgängers und vieler anderer Dortsmunder Priester jener Zeit. Auch der Offizial und Pfarrer Glasmacher hatte einen Sohn<sup>66</sup>).

Am meisten war die Sabsucht der Geiftlichen verhaft. "Die Stifter der Pfarren und Bikarieen verliehen ihre zahlreichen Patronatspfarren und Benefizien ihren Kapitularen, die ihrer= seits das Amt durch "Heuerpfaffen" (mercenarii) verwalten ließen, so daß eine Häufung (cumulatio) von Pfründen in einer Hand sich ergab. Die Stellung dieser Heuerpfaffen war eine sehr gedrückte. Man kann geradezu von einem geistlichen Proletariat sprechen, das der Willkür seiner geistlichen Brot= herrn ausgeliefert war. Dieses war daher bereit, alles zu tun, was ihm das Leben fristen konnte, ob es galt, eine Messe zu lesen oder eine Beerdigung zu halten. Ihre Rot und ihre Frech= heit wagte alles, um zu Geld zu kommen. Die Gier nach Geld beherrschte die Kirche vom Haupt in Rom bis zum letzten Priester herab" (Rothert). Diese Geldgier war nicht nur eine soziale Sache, sondern auch eine religiöse Angelegenheit. Das galt nicht nur von dem Klerus, sondern auch von den Klöstern und der Klostergeistlichkeit. Sie waren reich geworden, und das wurde ihnen zum Fallstrick. "Die Frömmigkeit brachte Reichstum hervor, und die Tochter verschlang die Mutter" (Rothert).

1523, in einem Jahre der Geldentwertung, brach der Zwist aus wegen der Geldgier des Priesters Johann Berchem und allzu hoher Forderung bei Leichenbegängnissen wie gegen die Geistlichkeit überhaupt wegen Ueppigkeit und Unmäßigkeit.

Wenn auch in den 7 Punkten, die dem Klerus vorgeworfen wurden, keine direkt religiösen sind, so berühren sich doch manche mit kirchenrechtlichen (Jurisdiktion) und sittlichen Fragen, die im Verfolg der Resormation auch anderswo erhoben wurden und sicherlich nicht bedeuten, "daß die Bürgerschaft mit den kirchlichen Verhältnissen zusrieden war", wie Löffler meint. "Auch in Münster, Soest und Osnabrück sind ähnlich geartete, scheinbar nur soziale Beschwerden den religiösen Konflikten vorausgegangen") (Winterseld).

Die ersten Anhänger der neuen Bewegung waren die Geistlichen Christian Reval, Vikar an St. Reinoldi, der sein Amt
am 9. 4. 1529 niederlegte und eine Ehe schloß, und Johann
Mursäus, der 1528 nach Wesel ging und dort Ratsherr war,
ein Freund Melanchthons. "Um 1526 hat schon Urban Hom som =
berg, der Rektor der Reinoldischule, mit der Lesung der
Psalmen und Evangelien bei der Jugend begonnen") (Franz).
In dieser Zeit kam der Reichstagsabschied von 1526 der evange=
lischen Bewegung zustatten, der es jedem Reichsstand überließ,
sich so zu halten, wie er es vor Gott und Kaiserlicher Majestät
verantworten könne.

In dieser günstigen Zeit breitete sich daher die Lehre Luthers weiter aus, wie auch in Lippstadt und Soest, so daß unter 24 Vertretern der Dortmunder Gilden nur noch 4 erklärten, bei der alten Religion zu verbleiben. Daraus kann man folgern, daß 1527 schon fünf Sechstel der gemeinen Bürgerschaft evangelisch dachten.

Freilich gelang es dem Rate noch, durch Berbot und Beschlagnahme lutherischer Schriften den Abfall vom alten Glausben zu verhindern. Im Verfolg des günstigen Reichstagssbeschlusses von Speyer 1526 forderte nun die Bürgerschaft schon "neue Prädikanten").

Mit der Beränderung, die im Gesamtprotestantismus durch den Reichstagsbeschluß von Spener 1529 eintrat, der auf das Edikt von Worms zurückging, hing auch die Stellung des konservativen Rates zusammen, der wieder Mut gewann, gegen die evangelische Lehre aufzutreten.

Doch machte Karl V. neue Zugeständnisse, so daß auch die Evangelischen wieder bessere Aussichten hatten und nunmehr schon sieben neue Forderungen stellten, unter denen sich auch die Predigt des Evangeliums aus der Heiligen Schrift besand. Darin gab der Kat nach, und so beginnt 1532

die II. Phase der Entwicklung bis 1540.

## Der Rat gibt nach.

Die Bewegung war so gewaltig, daß auch die beiden Mänsnerklöster davon ergriffen wurden.

Am 11. 8. 1533 trat der Bruder Reinold Horde alias Rover<sup>103</sup>) aus dem Dominikanerkloster aus und predigte das Wort Gottes. Ebenso verließ B. Schubbäus das Rloster und wurde Pfarrer in Dinker bei Soest und als solcher 1557 evangelisch. Der Bruder Reinold Coci wurde als Apostat erklärt. "Die vielen Abtrünnigen zu bestrasen, lag nicht mehr in der Macht des Kapitels"<sup>10b</sup>) (Rensing).

Trotzdem die Ausschreitungen der Wiedertäuser in Münster der evangelischen Sache in Dortmund schadeten, ging der Kat auf die Forderung der Predigt des Evangeliums ein, um die Bewegung nicht, wie in Lippstadt und Soest, zum Aufruhr werden zu lassen. Es war aber ein Kompromiß, mit dem viele sich nicht zufrieden gaben. Das zeigte der 1533 gemachte Versuch der lutherischen Wollweber, die Kirchentür von St. Petri mit Bewalt zu sprengen; doch auch hier bewies der Kat seine Ohnsmacht, indem er nicht wagte, gegen diese Bürgerkreise mit Strenge einzuschreiten.

Seit 1536 nahm die neue Bewegung wieder zu, da die politischen Berhältnisse der Reformation in ihrem Bordringen im allgemeinen günstig waren und die Schwierigkeiten, die instbesondere der Kat von Dortmund durch die "Türkensteuer" hatte, der Bürgerschaft halsen, ihren Willen durchzusetzen. Auch

in dem übrigen Westfalen und Rheinland wuchs die evangelische Bewegung.

In der nächsten Umgebung, in Weitmar und Wengern, drang sie 1543 durch. Dazu kamen die Resormbestrebungen des Erzbischoss Hermann von Wied in Köln, des Bischoss von Münster und des Herzogs Wilhelm von Cleves Mark. Der Kölner Erzbischos berief 1543 Melanchthon und Bucer nach Bonn<sup>11</sup>), um eine neue höhere Schule zu gründen. Diesen Plan sührte man auch in Dortmund aus, eine Frucht des Humanissmus. Alehnliche Schulen waren schon in Soest und Osnabrück errichtet. In Dortmund wurde der Humanist Johann Lams bach, ein Sohn der Stadt, zum Rektor bestimmt. Bevor er seine Stelle antrat, besuchte er den Straßburger Rektor Sturm, um sich Kat zu holen. Die Finanzierung der Schule geschah nach der Schulordnung Welanchthons, indem man Vikasrien einzog.

Damit war die III. Phase 1542—1550 erreicht, die gekennzeichnet ist durch die Errichtung des Archigymnasiums 1543.

#### Die Bürgerschaft gewinnt die Oberhand.

Lambach war es zu verdanken, daß die katholische<sup>12</sup>) "Seiligentracht" 1548 abgestellt wurde, bei deren Prozession die Schüler sich die dahin beteiligen mußten. Ohne Scheu vor dem Rat wagten es die Evangelischgesinnten, nicht mehr, wie die Katholiken, bei Gott und den Seiligen, sondern nur "bei Gott und dem heiligen Evangelio" oder auch "zu Gott und dem hl. Reich" zu schwören<sup>13</sup>).

Beide, Lambach und Schöpper, waren in erster Linie Humanisten und Schulmänner. Freilich an Kirchentrennung dachten diese Humanisten nach der Art des Erasmus zunächst noch nicht, aber wohl an eine Erneuerung des Glaubens durch die H. Schrift. Deshalb sollte auch die neue Schule, welche von Ansang an Geistliche ausbildete, dem religiösen Frieden dienen. Dieses Ziel verfolgte Lambach mit seinen Gehilfen und neben ihm sein Freund Jakob Schöpper.

Johann Lambach, der sich auch Böker und nach Gelehrtenart Skeuastes nannte, war auf der Reinoldischule in Dortmund

gewesen, dann hatte er in Löwen, Baris und Orleans studiert und mit den bedeutendsten Sumanisten verkehrt und kehrte 1542 in seine Seimatstadt zurück, wo er Rektor der neuen Schule am 25, 8, 1543 wurde. Lambach war eine große, überragende Berfönlichkeit. Zu ihm strömten die Schüler von weither zusammen, darunter auch Philipp Nicolai und Hermann Samelmann, jener der Dichter unserer Lieder "Vom Morgenstern" und "Bächterlied", dieser ein bedeutender Geschichts= schreiber Westfalens. In seiner Stellungnahme zur Reformation hielt er sich eine Zeitlang zurück wie die Humanisten von der Art des Erasmus. Daher kam er auch mit Heitfeld in Konflikt, der ihm zu ungestüm vorging. Und so wandte sich die Wut der Menge gegen ihn bei dem "Seitfeldschen Uplop" 1556, daß man ihn, nur notdürftig bekleidet, auf den Markt schleppte und mit dem Tode bedrohte, so daß er für kurze Zeit Dortmund verließ. Aber als 1562 die erste Feier des hl. Abendmahls unter beider= lei Gestalt war, stand Lambach an der Spike der Teilnehmer. Er starb 1582. So hatte er sich zu einem offenen Bekenntnis des evangelischen Glaubens durchgerungen. Anders war es mit seinem Freund Schöpper. Auch Schöpper war ein Sohn der Stadt Dortmund und hatte wie Lambach die Rechte studiert, sowie Theologie. Er war der bedeutendste Prediger der Stadt, erst an der Petrikirche, dann an der Marienkirche. Auch die Ausbildung und die religiöse Unterweisung der Gymnasiasten, deren Mehrzahl für den geistlichen Beruf vorbereitet wurden, fah er als seine besondere Aufgabe an.

Schöpper predigte deutsch, so daß ihn jeder verstehen konnte. Schöppers Predigten sind von Lambach 1557—61 herausgegeben und haben zahlreichen evangelischen Geistlichen als "Postillen" gedient. Danach hat er in den Jahren 1545—48 in den Fragen des Glaubens, der Kirche, der Beichte und besonders der Rechtfertigung durch den Glauben evangelische Ansichten vertreten, während er die Fragen über Papst, Fegeseuer und Zölibat mit Stillschweigen übergeht.

Den vollen Beweis seiner evangeliumsfreundlichen Gestinnung geben die in Wien 1927 aufgefundenen Auszüge aus seinem Katechismus, 1. Auflage, erschienen 1548. Daraus geht hervor, daß in bezug auf die Rechtsertigung, Kirche, Beichte

und die Sakramente (nur 2) seine Lehre mehr evangelisch als katholisch ist<sup>14</sup>).

Mit Recht nennt Schröder den "Katechismus Schöppers, 1. Auflage, von 1548 die wichtigste Urkunde für die innere Geschichte des Protestantismus in Dortmund"<sup>15</sup>). Hamelmann sagt davon, "es sei ein frommer und erträglicher Katechismus". Aus diesem Katechismus extrahierte der Notar Joh. Brügmann in Dortmund solgende Stücke:

Auszug aus dem notariell beglaubigten Katechismus von 1548.

#### III. Bon der Tauffe.

L. Die taufse wird in bengefügten Catechismo pag. 216 fac. 2 beschrieben mit den worten, welcher sich Dr. Luther in seinem Catechismo gebrauchet, die dope ist ein water in Godes gebode verstaltet unde mit Godes worde verbunden.

#### IV. Von dem hl. Abendmahle.

Außerst vorgenommener Aufsührung von dem canone missae ist gehört worden 1. 2. 3. 4.

5. das auch das h. sacrament dem Bolcke under beeder gestalt gereichet werden soll pag. 260 (Es folgen die Einsetzungsworte von Brot und Kelch).

Zum V. hauptbeweiß heißt es Rr. 5: Auch ist ao 1548 allhier ein Catechismus gedruckt vill gemelles Schopperi vor die jugendt:

in dessen quaestitionibus et responsionibus

- 1. nichts ift das unser religion zuwieder und zu behuff der anders seitigen religion dienlich wehr.
- 2. hingegen aber sind etliche sachen darinnen, welche der genanten kath. religion zuwieder sein.

Unter Mr. 6 heißt es:

Und seind dergleichen mehr sachen welche denen nach des Authoris Thodt puplicirten editionibus hinzuekommen, als mit den 7 sacramensten, deren Teil in unser edition de anno 1548 nur 2 sein und dergl.

Danach ist evident, daß Schöpper vor 1548 und in seinem ersten Katechismus die evangelische Abendmahlslehre und das Abendmahl unter beiderlei Gestalt vertreten hat, welches auch durch Berusung auf ein Wort Hamelmanns nicht abgestritten werden kann. Hamelmann berichtet auch, daß Schöpper zum Berhör nach Köln wegen seines Katechismus von 1548 gesordert sei, worauf er dann in den solgenden Ausgaben sich mehr der

katholischen Auffassung angepaßt hat, obwohl auch die neuen Auflagen nicht streng katholisch sind. Insosern wird also doch Scheiblers Bericht über Schöpper wesentlich bestätigt, wenn man auch aus Schöpper keinen ganz evangelischen Geistlichen machen kann, sondern ihn der vermittelnden Richtung zuzählen muß.

Das ergibt sich auch aus dem Dortmunder Kollektenbuch, an dem er mitgearbeitet hat. In diesem sinden wir dieselben Ansschauungen wie in dem Katechismus von 1548. Auch bei der Darstellung dieses 1554 erschienenen Buches bringt Scheibler Zitate, welche durch den Fund in Wien bestätigt werden, wie die Aussührungen in dem Kollektenbuch aus dem Wiener Fund in den Beiträgen des Hist. Vereins für Dortmund Bd. 34 vom Jahre 1927 beweisen. Diese Auszüge, notariell beglaubigt, stellen die Abweichungen des neuen Meskanons gegenüber dem alten in bezug auf Messe und heil. Abendmahl und Beichte, Heiligenkult usw. dar. Dieses Kollektenbuch wurde auch "das breviarium Reinoldinum" oder eine Agende genannt. Es herrschte um 1554 in Dortmund und war noch bis in die Witte des 17. Jahrhunderts in Gebrauch.

Schöpper starb 1554. Wenn wir ihn auch nicht zu den Evangelischen zählen können, da er der Einheit der Kirche seine Ueberzeugung zum Opfer brachte, haben seine Schriften doch für die neue Bewegung gewirkt.

#### Auszug aus dem Dortmunder Rollektenbuch von 1554.

#### III. Hauptbeweiß.

1. von der h. Schrift.

1. Das die Legen sollen, ja mögen die h. bibel lesen usw.

2. das die h. Schrift und anders deutsch zue lesen und auch deutsche gesenge zu singen.

3. vom glauben: du follst ock nit mehr glowen zur seeligkeit, den wat uns in der h. Schrift verfart ist.

2. vom Gebett.

das collectenbuch lehrt

1. das keine creaturen anzuruffen dat wy allein zu Gode roepen und allein ein Middeler ist tischen gode und den menschen, der dar ist Jesus Christus.

3. Das Batter unser stehet alhier mit deme zuesat: Wende dyn ist dat rycke unde de kraft und de herrlichkeit in ewigkeit, Amen.

3. von der Tauffe.

1. Die taufse wird in bengefügtem catechismo pag. 216 beschrieben mit den Wortten, welcher sich Dr. Luther gebrauchet, die dope ist ein Water in Godes gebode verstaltet unde mit Godes worde verbunden.

#### IV. Bon dem h. Abendmahl.

5. Das auch das h. sacrament dem volckh under beeder gestalt gereichet werden soll. pag. 260.

Wen he dat volckh communiciret:

Rem hen und eth, dat ist de liechnam Christi, de vor dy gegeven if. Wen he den Kelck recket:

Nem hen und trincke, dat ist das bloet des nien testaments, dat vor dyne sünde vergoten ist.

6. von der rechtfertigung und guthen Wercken:

1. Das der mensch nicht gerecht werde aus dem verdienst gutter wercke, steht zum öfteren im Collectenbuch pag 77 pag 191. 133.

3um 5. Sauptbeweiß.

3. Die heiligen tracht ist allhie ao 1548 gant abgethan worden, wie davon auch zeuget Dr. Lambachius.

4. Jacobus Schopperus, ob er zwar itt zumal im anfang nit allerbings mag unser religion gewesen sein, so besindet sich doch in seinen büchern, das er in meisten stücken abgewichen, in dem Hauptartickel von des Menschen rechtsertigung, darin er sich ohnerachtet aller verfolgung zu unser religion bekennet.

Der Dortmunder Superintendent Scheibler bringt aus dem 1554 gedruckten Kollektenbuch eine Reihe von Zitaten.

Am Thomastag enthielt die alte Liturgie die Bitte um Fürbitte der Heiligen, während die neue sage: ... daß wir ihnen in Leben und Lehre nachfolgen.

An den Festen von Mariae Verkündigung und Geburt sei statt der Fürbitte gesagt: "daß wir durch ihren Samen nach Gottes Zusage gesegnet werden."

Am Fest Mariae Magdalenae ähnlich.

Im alten Kanon der Messe sei die Fürbitte für den Papst enthalten, im neuen Kanon statt Opser eine Bitte und Danksagung, die Fürbitte bei den Heiligen und das Gebet für die Berstorbenen. Die Einsetzungsworte im hl. Abendmahl seien im neuen Kanon nach der Bibel gegeben.

Weiter sei das Bibellesen empsohlen und die Bibel stets nach Luther zitiert.

Die Rechtfertigung aus den Werken sei zurückgewiesen. Diese Aussagen Scheiblers sind nicht verdächtig oder aus einer späteren Ausgabe des Kollektenbuches zitiert, sondern aus der ersten Ausgabe 1554 und werden in den aus Wien veröffentlichten Angaben bestätigt.

#### IV. Phase 1554—1562.

# Neue Kämpse bis zum Durchbruch der Resormation. "Der Heitseldsche Uplop."

An Schöppers Stelle als Pfarrer an Marien trat 1556 Johann Heitfeld aus Wipperfürth. Als Knabe hatte er die Dortmunder hohe Schule besucht. Er teilte das Abendmahl unter beiderlei Gestalt aus. Damit war der Rat einverstanden, denn das entsprach dem Kollektenbuch; aber dieses ging ihm nicht weit genug, während Lambach an dem vermittelnden Buche sesthielt.

Wegen seiner scharfen Angriffe auf die Messe und die noch bestehenden katholischen Mißbräuche wollte ihn der Kat aus der Stadt entsernen, wodurch ein Auslauf des Bolkes ("Uplop") entstand, in welchem die Wut sich besonders gegen Lambach richtete. Er ist aber wegen seines Zusammenstoßes mit Seitseld nicht als Gegner der evangelischen Lehre anzusehen, sondern er hofste immer noch, Resormen im Rahmen der alten Kirche erstüllt zu sehen. Erst ein Jahr später wurde Heitseld vom Kate in ehrenvoller Weise bewogen, die Stadt zu verlassen, wozu er auch bereit war; er begab sich nach Wesel. Doch versäumte er nicht, die neue Bewegung durch seine Briese an deren Anhänger zu stärken, wie dies auch Hamelmann durch seine Schriften tat.

Durch sein Wirken in Dortmund wie auch durch seine brieflichen Ermahnungen hatte Heitseld wenigstens soviel erreicht, daß ein Teil der Bürgerschaft auch weiterhin das Bedürsnis fühlte, das Abendmahl nach evangelischem Ritus zu empfangen (Löffler). Bis 1562 mußte dies Bedürsnis außerhalb des Stadtgebietes, hauptsächlich in Brackel, wo Arnold Rupe in evangelischem Sinne wirkte, befriedigt werden. Wiederholt bemühten sich die Bürger um diese Feier des Abendmahls in der Stadt selbst, wie eine Bittschrift aus dem Jahre 1561 zeigt.

1562 richtete der Kat daher eine Ordnung auf, durch die er der Bitte entgegenkam.

Es sollte jedem erlaubt sein, das Abendmahl unter beiderlei Gestalt zu empfangen, wie auch die Kommunion nach katholischer Weise freigestellt sein sollte.

Die erste Abendmahlsseier nach der neuen Weise hat Ostern 1562 stattgefunden, an der als einer der ersten der Rektor Lambach teilnahm.

"Seitdem hat er Gottes Wort und reine Lehre in seiner Baterstadt mit höchstem Fleiß gepflanzt." (Hueck bei Doering.) Aber diese sakultative Einführung des Laienkelches genügte Hamelmann und Heitseld noch nicht.

Wenn auch die Agitation dieser beiden keine klare Antwort des Rates erzielte, hat sie doch die Haltung der Protestanten gestärkt. Dazu kam der Tod der Hauptgegner der evangelischen Sache im Dortmunder Rat. So begann nun die

#### V. Bhafe 1562-1570.

#### Der Sieg der neuen Bewegung.

Schon 1562 gelang es der Bürgerschaft, die katholische Gegenbewegung zu brechen und Zugeständnisse vom Rat zu erlangen, da die Reichsschulden zu decken waren. 1561 wurde eine Bittschrift an den Rat gerichtet, die eine von der Geistlichskeit, die andere von der Bürgerschaft, welche in sehr bescheidener Weise dem Rat vorstellte, "daß er doch ein Testament als rechtskräftig anerkenne und so auch das Testament des heil. Abendmahles nach der Einsetzung Christi von ihm gebilligt werden müsse".

Eine weitere Bittschrift von 1564 bat um die Erlaubnis, einen deutschen Lobgesang vor und nach der Predigt zu singen, und 1563 bat die Bürgerschaft, um der Jugend und kleinen Kinder willen deutsche Gebete und deutsche Gefänge zuzulassen.

Diese Bitten, so bescheiden und warm vorgetragen, muten ganz anders an, als Rensing behauptet, "daß die Dortmunder Resormation den Eindruck eines kalten Prozesses mache". Hier zeigt sich das Gegenteil. 1570 verlangte der Rat ein einfältiges Bekenntnis der evangelischen Prediger betr. des Abendmahls. Darauf reichten sie "consessio praedicantium Tremoniensium" ein, welche der Augsburger Konsession entsprach<sup>16</sup>).

"In Uebereinstimmung mit den patribus und alten Lehrers, auch jeko Augsburgischer Confession verwandten Kirchen und theologis" bekennen sie sich zu der Formel, daß der Chrift "in, mit und unter Brot und Wein Leib und Blut des Herrn empfange". Durch ein Religions-Edikt erkannte der Rat dieses Bekenntnis als rechtsverbindlich an, und so wurden darauf die damaligen und später angestellten Brediger vereidet. Alle Geiftlichen der vier Kirchen. St. Reinoldi, St. Betri, St. Marien und Nicolai gaben ihre Zustim= mung mit Ausnahme von zwei Bfarrern, von Barsem an Reinoldi und Nikolaus Glasmacher oder Glaser an Nicolai, welche ihre Unterschriften verweigerten. 1572 wurde ersterer zum Bergicht auf seine Stelle gezwungen. Aber wenn auch die Pfarrer von Reinoldi und Nicolai diesem Bekenntnis nicht bzw. noch nicht rein zustimmten, so wurden doch alle späteren Geistlichen durch Eid und Unterschrift auf das Bekenntnis verpflichtet. Somit hatte sich Dortmund für das lutherische Bekenntnis entschieden. "Wer also ein bestimmtes Jahr für den Uebergang Dortmunds zur evangelischen Kirche nennen möchte, hält sich am besten an 1570, das Jahr des Bekenntnisses der Prediger zur lutherischen Abendmahlslehre"17). Nach 1570 galt Dort= mund als eine evangelische Stadt. Ab 1577 galt es auch als solche draußen im Reiche, denn am 11. Juni 1577 wurden Theologen aus Dortmund zur Beratung der Konkordien= formel nach Alosterbergen bei Magdeburg vom Herzog Julius von Braunschweig geladen. Die ersten lutherischen Prediger waren an Reinoldi: Johann Barop II, in Marien: Detmar Bickradt, an Betri: Hildebrand Otto, an Nicolai: Nikolaus Glaser. -

Wenn wir nun noch kurz die Reformation in den Gemeinden, die ab 1928 in den Stadtkreis Dortmunds eingemeins det wurden, darstellen wollen, so müssen wir zunächst seststellen, daß darüber sehr wenig Nachrichten vorliegen. Nur aus zwei Gemeinden, Mengede und Brackel, sind Gemeindegeschichten veröffentlicht worden. Betreffs der anderen bleibt uns nichts übrig, als uns auf die Angaben zu beschränken, die sich bei Steinen und Heppe, Rothert und Dresbach über die ersten resormatorischen Prediger sinden.

In Brackel begann Arnold Rupe, der deutsche Ordens= pastor, Luthers Lehre 1554 zu verkündigen. Er hat auch den Dortmundern eine Zeitlang das heilige Abendmahl unter beider= lei Gestalt gereicht. Er starb 1608. Sein Nachfolger, der 1612 in Unna das lutherische Bekenntnis unterschreibt, war Christophorus a Monte. In Aplerbeck war der erste Reformator Arnold Krawinkel, der 1549 das Evangelium predigte. In Unna 1612 war diese Gemeinde vertreten durch Nikolaus Wit = tenius. Die alte Kirche in Aplerbeck war den Brüdern Ewald geweiht. In Brechten war der erste evangelische Prediger 1559 Johann Kindvater. Die Kirche hatte als Patron Johannes den Täufer. In Derne trat Johannes Bepper um 1540 für Luthers Lehre ein. Sein Nachfolger Johann zum Kump (1548) fetzte das Werk fort. Die Kirche in Derne hatte als Patron den Dionyfius. In Wellinghofen begann der Bikar Jakob Fischer das Werk der Reformation, welches der Bastor Rabel 1556 fortsette. In Sohenigburg an der alten Beterskirche mar Keldhaus der lette katholische Pfarrer, bis 1550. Sein Nachfolger begann auf das Drängen der Gemeinde die evangelische Predigt. 1590 setzte der Batron Graf von Limburg einen reformierten Baftor ein, Theodor Lührmann. Das= felbe geschah auch durch den Patron in Wellinghofen, so daß dort neben der lutherischen eine reformierte Gemeinde ent= stand. Auf der Synode in Unna erschien 1612 als Vertreter der lutherischen Gemeinde in Wellinghofen Betrus Muraeus. In der Gemeinde Kurl war schon 1567 die Reformation durchaedrungen. Auf der Synode in Unna war die Gemeinde vertreten durch den würdigen Pfarrer Sermann Rofenbaum, der sich nicht träumen ließ, daß nach seinem Tode wieder ein Mönch mit Hilfe des Patrons von der Reck in die evangelische Gemeinde einziehen würde. Nachdem Rosenbaum bis in sein Alter treu sein Amt verwaltet hatte und die Kanzel nicht mehr besteigen konnte, ließ er sich vor den Altar seiner Kirche einen Stuhl seken und hielt sigend seine Predigt, wie einst Johannes sich in die Gemeinde tragen ließ, um sie zu ermahnen: "Kindlein, liebet euch untereinander!" In Wickede wurde das Evangelium von dem Bikar Herling 1577 gepredigt, nachdem in Affeln schon 1560 Johann Erlemann als Reformator porangegangen war. In Hörde war das Stift Klarenberg schon vor 1570 evangelisch geworden, und die Gemeinde unter dem Pfarrer Nikolaus Bildenschn eider folgte 1570 nach. In Mengede begann die Einführung der lutherischen Lehre schon vor 1590. Darüber schreibt Pastor Beurhaus in der alten Chronik:

"Als anno 1590 oder noch früher die evangelische Lehre auch zu dieser Gemeinde dem Gerüchte nach gedrungen und von den eingepfarrten Edelleuten sowohl als auch von anderen Bersnünftigen Kirchspielsgliedern gesucht worden, ist dieselbe gleich ansangs, doch ohne Zweisel ganz gemählich und glimpflich mit Beistimmung der zeitigen Pastoren, die sich zu akkomodieren hatten, also eingeführt, daß vorerst die gröbsten Irrtümer und eigentlichen Kennzeichen der papistischen Kirche abgeschafft sind, also daß hier, wer hat wollen Pastor sein, hat sich auf das Evangelischpredigen legen müssen, wie davon ein offenbares Zeugnis in einer gewissen Kesignation eines von Scheda aus bestimmten Pastors stehet (Caspar v. Karthausen), da derselbe aus der Ursache dieses Pastorat einem anderen (Joh. v. Hatzseld) überläßt, weil man allhier nach dem Willen der Gemeinde evangelisch lehren müsse, woran er nicht gewollt."

Der erste evangelische Pastor, der das Abendmahl, laut notarieller Aufnahme von alten Zeugen, unter beiderlei Gestalt erteilte und in richtiger Ehe verheiratet war, dessen 3 Kinder mit Namen genannt werden von seiner adligen Ehefrau v. Schaphausen, war Bernhard v. Neuenhof gt. Len.

Sein Bikar war 1605 Niklas Wittenius aus Aplerbeck.

Die Mengeder Kirche war dem St. Remigius, Bischof von Reims, geweiht.

In Bodelschwingh wurde durch den Prediger Johann Seinrich Rappäus 1600 die reformierte Lehre eingeführt. Die Kirche, welche der Patron errichtet hatte, war der Maria geweiht. In Wische lingen, wohin Georg von Syberg aus Wittenberg, wo er studierte, einen Prediger mitbrachte, der dort die erste Predigt des Evangeliums in hiesiger Gegend gehalten haben soll, war Pastor Caspar Remermann der erste evangelische Pfarrer (1593). In Barop war Pastor Jodokus Schöling Pfarrer an der Margareten-Kirche, der von 1592 an

evangelisch predigte. Die Gemeinde Barop war in Unna 1612 vertreten durch Jodokus Scobringius. In Eichlinghofen wurde 1591 durch Georg Westhoff die Reformation eingeführt. Auch diese Gemeinde war in Unna 1612 durch Hermann Lude= wigh vertreten. In Rirchhörde führte Baftor Melchior Castrop 1600 die Reformation ein.

In Lütgendort mund hatte schon seit 1599 der Kaplan Schmidt das heilige Abendmahl nach evangelischem Ritus gehalten und der Schulmeister nach dem Katechismus Luthers unterrichtet. Der Paftor Johann v. Wullen konnte die Neuerung nicht mehr aufhalten, und als der Pfalzgraf v. Neuburg mit dem Kurfürsten von Brandenburg bei der Durchreise von Dortmund nach Düfseldorf 1609 den Pastor an seinen Wagen forderte und ihm befahl, am nächsten Sonntag nicht Fabeln, sondern Gottes Wort zu predigen und das Lied: "Erhalt uns, Herr, bei deinem Wort" fingen zu laffen, gehorchte von Wullen und mit ihm die ganze Gemeinde bis auf wenige Personen. Auch auf der Synode 1612 war der Paftor v. Wullen für die Gemeinde Bertreter. Er konnte jetzt aus Ueberzeugung singen: "Erhalt uns, Herr, bei deinem Wort."

#### Unmerkungen.

- 1) Dr. v. Binterfeld: Beiträge zur Geschichte Dortmunds, XXXIV. Bb. S. 53, 55, 58, 62 Unm. 35, S. 71 Unm. 67.
  - 2) D. Dresbach, Pragm. Kirchengeschichte S. 517. 3) Dr. v. Winterfeld, D. Beiträge XXXIV S. 55.

4) Dr. Renfing, das Dominikanerkloster S. 75.

- 5) Dr. Renfing, a. a. D. S. 49.
- 6) a) Dr. Rothert, Jahrbuch 1912 S. 6, 8, 9, 12. b) Dr. v. Winter= feld, Beiträge, Jahrb. 34 G. 90 Anm. 137.
  - 7) Dr. v. Winterfeld, D. Beiträge, Bd. 34, S. 57 Anm. 10.
- 8) Frang, Beiträge zur Gesch. Dortmunds, XXIII, S. 276. 288. 334. 9) Dr. Löffler, Beiträge zur Gesch. Dortmunds, Bb. 27, S. 190
  - 10) a) Dr. Renfing, Der Dominikanerorden, S. 188 u. 190. b) S. 78.
  - 11) Dr. v. Winterfeld, D. Beiträge, Bd. 34, S. 470 u. 471.
  - 12) Dr. v. Winterfeld, Beiträge, Bd. 34, S. 70. 13) Diefelbe, Beitr., Bb. 34, G. 83, Anm 114.
  - 14) Dr. v. Winterfeld, Beiträge, Bd. 34, S. 79 u. 84.
- 15) a) Prof. E. Schroeder, Marburg 1889, Rekt. Progr. über Jakob Schöpper, S. 4. b) Doering-Hueck bei Löffler, Beiträge 3. Gesch. Dortmunds, Bd. 23, S. 214.
  - 16) Dr. Löffler, Beiträge zur Gesch. Dortmunds, Bd. 22, S. 229.
  - 17) Dr. Löffler, Beiträge zur Gesch. Dortmunds, Bb. 22, S. 230.

# Urkunden zur westfälischen Kirchen= geschichte. (Fortsetzung.)

Bon D. Dr. Theodor Wotschke, Lutherstadt Wittenberg.

### 28. Die Rommiffare an den Großen Rurfürsten\*).

Auf inständiges Anhalten der pfalzneuburgischen Kommiffare hatte nach Inhalt des von E. R. D. ratifizierten Duisburgischen Rezesses die Regierung zu Cleve dem Grafen von der Lippe geschrieben, er möchte sich erklären, ob er seines Teils in der Lippstadt den Religionsrezeß oder aber das instrumentum pacis am liebsten unterhalten sehen wolle. Daneben hat die Regierung ein Samtschreiben an gedachte Lippstadt verfertigt, worinnen nach Inhalt des Duisburgischen Rezesses verordnet worden, niemandem das Bürgerrecht zu versagen und den Römisch-Ratholischen in den Erbbegrähnissen, in ihrer Kindtaufe und Cheeinsegnung keine Behinderung widerfahren zu laffen. Belches Samtschreiben auch in Abwesenheit des Berrn Grafen von deffen Räten mit unterschrieben und der Stadt infinuiert worden, ohne daß der Berr Graf wegen Unterhaltung des Nebenrezesses oder instrumenti pacis sich noch zu Zeit näher vernehmen laffen. Als nun die pfalzneuburgischen Räte und wir hierselbst zusammenkommen, hat der Magistrat von Lippstadt dem Herrn Grafen solches bekannt gemacht und davon ein solches an uns gerichtetes Schreiben, wie originaliter beigefügt, erhalten, auch uns durch einige feines Mittels zustellen laffen. Nachdem wir nun bei dieser Verlesung eine Protestation, der wir bei hiefiger unserer Rommission nicht gewärtig gewesen, gefunden, waren wir anfangs der Meinung, dasselbe unbeantwortet zurückzusenden, haben aber folgend nötig erachtet, E. R. D. folches vorher zu hinterbringen. Deroselben unmaßgeblich gehorsamst anheimstellend, ob und wie weit Sie gnädigst Gefallen tragen wollen, dem Berrn Grafen darunter zuzuschreiben, damit er unser mit dergleichen Protesten hinfüro verschone und sich nur erklären wolle, was er vermeint, den evan= gelischen Einwohnern zu Lippstadt am zuträglichsten zu fein, daß fie entweder nach dem instrumento pacis oder nach dem Nebenrezeß traktiert werden, damit solchem nach E. R. D. desto beständiger hierinnen resolvieren und auch wir die Pfalzneuburgischen auf ihr ferneres Un= halten der Gebühr bescheiden mögen ... Bielefeld, den 19. Februar 1671.

<sup>\*)</sup> Die Urkunden sind sämtlich dem Geh. Staatsarchiv Berlin ents nommen, und zwar dem Reg. 9, Abt. 32: Berhandlungen zwischen dem Markgrafen von Brandenburg und dem Herzog von Bayern.

#### 29. Frang Adolf Pott an den Großen Rurfürsten.

Demnach E. R. D. auf mein untertäniastes Memorial und der römischkatholischen Ritterbürtigen Supplikation am 9. laufenden Monats an den S. Kangler Jena ein gnädigstes Reskript ergeben laffen, daß, wenn bei der Kirche zu Hörste kein ander Bedenken vorhanden, als daß die Evangelischen drin des Jahres einige menige Male das exercitium haben, E. R. D. nicht sehen, warum den Römisch-Ratholischen das exercitium darin nicht zu gewähren sei, sollte aber den Evangelischen fonst einiges Präjudiz zugezogen und sie betrübt werden, daß also dann E. R. D. dasselbe den Römisch-Ratholischen nicht gestatten würde. habe ich nicht umgehen sollen, ferner untertänigst anzufügen, daß nicht vier= oder fünfmal im Jahre, wie E. R. D. vorgetragen sein soll, son= dern in der zweiten oder dritten Woche und öfters, nachdem es die Notdurft erfordert und folches von vernünftigen Leuten begehrt wird, oder wenn Begräbnisse sich begeben, der evangelische Gottesdienst darin gehalten wird und dazu bisher keine gewisse Zeit bestimmt gewesen und darum desto prajudizierlicher sein murde, wenn den Römisch= Ratholischen das exercitium in selbiger zugelassen werden sollte. Zumal auch dasselbe bei den Evangelischen unumgänglich Betrübnis erwecken würde, weil nicht die geringste praetensio außer E. R. D. bloße Enade darauf gemacht werden kann, E. R. D. aber verhoffentlich diesfalls mehreres Bedenken beiwohnen wird, weil die daselbst mohnenden Leute meist römisch-katholischen Edelleuten mit Leibeigentum verpflichtet sein und deren Verführung zu befahren ist. Zugeschweige daß das Umt Ravensberg, in deffen Mitte diese Kirche gelegen, ans Stift Münster grenzt und öfters aus diesem sich in jenem Römisch= Ratholische niederlassen und dieselben gewöhnlich zur evangelischen Religion gebracht, folches aber würde verhindert werden, wenn der= gleichen öffentliches exercitium würde verstattet. Dem stehet hinzu, daß die Hörster zwar ordinarie den evangelischen Gottesdienst zu Halle beizuwohnen verbunden, diese aber eine halbe Meile von ihnen ent= fernt ift und daher diese Gelegenheit nehmen würden, sich davon abhalten zu laffen und hingegen die römisch-katholischen Predigten zu besuchen. Ich will nicht gedenken, daß, weil den Sörstern verdrieklich fällt, nach der Halle des Gottesdienstes halber sich zu verfügen, die= felben darauf bedacht gewesen sein. E. R. D. anzulangen, daß ihnen ein besonderer Prediger verordnet und von dem in gedachter Kirche der Gottesdienst verrichtet werden möchte, so aber bisher aus Mangel an Mitteln hinterblieben fei, sondern weil der Römisch-Katholischen Prätext von seltenen Gottesdiensten der Evangelischen grundlos ist, dieselben im Amte in der ganzen Grafschaft Ravensberg zu keinem weiteren Exercitio, als welches in Bielefeld und Schildesche (unan= gesehen sie dazu vermöge instrumenti pacis gar nicht befugt gewesen mären) beliebet worden, berechtigt sein und insonderheit wegen Hörste Inkonvenientien erwachsen und der Evangelischen Betrübnis erfolgen

würde. In gnädigster Erwägung der vielen von den Kömisch-Katholischen Drangsale und Versolgung, welche die Evangelischen von denen hin und her täglich empfinden müssen, sodann daß in der Grafschaft außer der Stadt Vieleseld wenige Kömisch-Katholische besindlich, ist mein untertäniges Suchen, Sie wollen der Kömisch-Katholischen Begehren abschlagen und sernere Neuerung in der Grafschaft Kavensberg landväterlich verhüten. Vieleseld, Juli 167130).

# 30. Die Rommiffare an den Großen Aurfürsten.

E. R. D. follen wir untertänigst berichten, daß wir am 18. dieses die Religionskommiffion mit den Herren pfalzneuburgischen Kommittierten reassumiert, darin täglich kontinuiert und das, was nach Inhalt E. R. D. gnädigster Reskription zu Berlin erklärt worden, in den Herzogtümern Jülich und Berg, Grafschaften Mark und Ravensberg erwogen und ziemlich nahe zusammenkommen. Wir werden aniko im Clevischen fortsahren, muffen aber hierbei gehorsamst erinnern, dak nachdem E. R. D. den Römisch-Ratholischen nicht allein ein exercitium publicum allernächst vor der Stadt Blotho, sondern auch zu Boraholzhausen anstatt deffen in der Kapelle zu Sorfte in der Grafschaft Ravensberg bewilligt, dasselbe, insonderheit das letzte, sowohl bei Beist= lichen als Weltlichen allerhand Schwierigkeit und Lamentieren verurfacht, weil eben die Gründe, welche vor diesem wegen des exercitii in der Kapelle zu Sörste angeführt worden, auch zu Borgholzhausen gelten, indem Borgholzhaufen nur eine Stunde von der Rapelle gu Hörfte gelegen ist und vor diesem von den Römisch-Ratholischen barauf gezielet worden, und da solches nicht angehen konnte, sich zu der Kapelle zu Hörste gewendet haben. Und nachdem an einem und anderem Orte die meisten adligen Landschaften, die der römisch-katholischen Religion zugetan sind und viel darum wohnende eigenhörige Leute haben, woraus ansehnliche evangelische Gemeinden bestehen, sich aufhalten, werden sie dahin trachten, daß sie die eigenhörigen Leute ent= meder zu der römisch-katholischen Religion vermögen oder bei ihrem Abgang Römisch-Ratholische an ihre Stelle annehmen und dadurch gemeldete Gemeinden zugrunde richten. So haben wir nötig erachtet, dasselbe E. R. D. zu remonstrieren, Deroselben unmaßgeblich anheimftellend, ob Sie Gefallen tragen wollen, es dabei, daß den Römisch= Katholischen in der Grafschaft Ravensberg exercitia publica in Dero

<sup>30)</sup> Unter dem 2. September 1671 dankt Pott, daß der Kursürst den Katholischen zu Borgholzhausen kein Exercitium gewährt und bittet, daß ihnen im Stift Schildesche nur der vierte Teil der Präbenden bewilligt werde. Vermöge instrumenti pacis et observantiae des Jahres 1624 dürsten sie nur zwei Präbenden begehren, auch sei bekannt, wie wenig Gelegenheit es gäbe, evangelische Jungfrauen auf Stifte zu bringen.

Städten Bielefeld, Herford, Schildesche und bei der Stadt Blotho versstattet werde, gnädigst bewenden zu lassen, bevorab da schon dessalls von den Untertanen Beschwer gemachet und sonst den Römisch-Kathoslischen in Dero Herzogtum Cleve und Grafschaft Mark bei dieser Pauschhandlung ein ansehnliches eingeräumt wird... Bielefeld, den 13/23. Juli 1671.

#### 31. Ravensberger Konsiftorium an den Kurfürsten.

E. R. D. muffen wir untertänigst hinterbringen, wasmaßen der Baftor secundarius im Flecken Blotho M. Schmidt Todes verblichen31) und die Pfarrstelle E. R. D. anderwärts hinwieder zu konferieren anheimgefallen. Nun haben sich zwar an Dero hiesigem Konsistorio drei Personen als des Pedellen Ludwig Sohn Bernhardus, Wilhelm May32) und M. Lincker, Rektor an der Schule zu Blotho, angegeben und um unsere Interzession gebeten, weil aber in dem Ort eine ziem= lich große Gemeine, der noch lebende Baftor primarius ohnvermögend und hohen Alters, also hochnötig, daß wegen des Schifferpolks und der subsistierenden Röm.=Ratholischen ein kapabel Subjektum wieder eingesett werde, wie denn auch die Gemeine darum inständigst angehalten hat. Müffen unvorgreiflich erinnern, daß erstlich des Bedellen Sohn zwar vorlängst ein primarium auf die erft vakierende Stelle aus Gnaden erhalten, allein er schwacher Konstitution und etwas blöde sei, zudem die Hoffnung habe, gestalt er dem Prediger zu Enger adjungiert werden follte. Der andere, Wilhelm Man, ist etwa vor neuen Jahren von den Katholischen zu unserer Religion getreten, hat bei jenen schon geraume Zeit das Amt eines Priesters verrichtet, sich ferner öfters in Bredigten hierselbst geübt, von dem höchsten Gott mit ziemlichen Lehr= gaben begnadigt, auch sich hier in der Stadt ehrlich und unverweislich verhalten, daß ihm jedermann seine Besoldung gerne gönnt, gestalt benn auch E. R. D. ihm pro subsistentia vitae jährlich 30 I. aus ben Rlofterintraden zu Blotho zugelegt, die bei feiner Beförderung wieder eingezogen werden können. Der dritte, M. Lincher, dürfte wegen feiner

<sup>31)</sup> Am 15/25. April gestorben.

<sup>32)</sup> Blotho, den 14. Mai 1673, die Gemeine: "Gegen Wilh. May haben wir allemal einen unbegreiflichen Ekel und Viderwillen geshabt." Bielefeld, den 18. Mai, die Räte: "Am Himmelfahrtstage hat sich May in einer Probepredigt präsentieret, da wider Erwarten unter der Gemeine eine große Konsternation und Betrübnis verspürt, auch gar wenig Zuhörer von hausgesessenen Mannss und Weibspersonen in der Kirche erschienen, sondern auf dem Kirchhose stehen geblieben. Haben einen Studenten von Herford, Konrad Fustking, vorgeschlagen. Sagen, alle Uebergetretenen seien verdächtig, schon sei der Gemeine ein ausgestretener Wönch M. Lincker, der Schulmeister, aufgezwungen, der sich übel verhalte, das Schulmesen nicht wohl versehe."

schwachen Sprache der Gemeine nicht angenehm fallen, kann sich auch von dem Schuldienste allda erhalten. Stellen zu E. K. D. gnädigstem Gefallen, wen zu dieser Stelle hinwieder gnädigst vocieren lassen wolsen. Bielefeld, den 27. April 1763.

### 32. Gemeinde Blotho an den Kurfürften.

Nachdem wir schmerzlich erfahren, gestalt den Röm.-Ratholischen in Onaden verstattet sein soll, außerhalb des Fleckens Blotho ein öffentliches exercitium anzustellen, muffen E. R. D. zur Rettung unferes Gewissens nochmals wehmütigst fürstellen, 1) daß von Zeit des Baffauischen Bergleichs ohne Unterbrechung das exercitium Augustanae confessionis allhie privative gehabt, 2) obwohl die Röm.-Rath. durch Kriegsmacht uns in fine anni 1624 ein einziges Mal zu perturbieren unterstanden und dabei große Tätlichkeit verübt und fast unchristlich mit Toten und Lebendigen umgangen, daß jedoch folches nur gar ge= ringe Zeit gemähret und wir ferner dabei bis auf diese Stunde ohne einigen Abgang zum Gottesdienst gewidmeter iurium kontinuieret, 3) daß wir mit schweren Kosten unsere Kirche über den halben Teil vergrößert und uns durch keine Ungelegenheiten bei den beschwerlichen Kriegszeiten abhalten laffen, unferen Gottesdienft fortzuseken und Gottes Ehre hierunter zu befördern. Fürs 4) ist wahr und müffen E. R. D. Herren Kommissare allhier gestehen, daß wir vermöge des Rebenrezesses sicher und die Röm.-Ratholischen sowenia coniunctim als divisim in oder außerhalb des Fleckens ein exercitium können präsentieren. Diesem kommt 5) erwäglich hingu, daß E. R. M. Die Rom.= Katholischen allhier wegen der Klosterintraden, die über hundert Jahre schon eingezogen gewesen, apart abgefunden, zum Ueberfluß vergnüget, auch dadurch alle Gelegenheit, neue Ansprüche zu machen, abgeschnitten haben. So sein auch 6) wenig Röm.-Katholische allhier vorhanden, also daß unnötig scheinet, ihrethalben zu höchster Betrübnis und Beschwerung der Evangelischen ein neues exercitium einzuführen. Demnach da 7) folche in der Rähe im Fürstentum Minden sich ihres exercitii bedienen können, auch bisher vor den Evangelischen allhier ihre Kinder taufen, auch Kopulationen und Begräbniffe verrichten laffen und bem Berrn Droften im Rebenrezeg domesticum exercitium zugelassen, darob denn anzunehmen, daß der Ratholischen einziges Augenmerk dahin gehet, sich mehr und mehr hier auszubreiten und die Evangelischen zu unterdrücken, gestalt fie denn auch sotane Orte bazu erwählet, die ihnen am vorteilhaftesten und da die röm. kath. Obrigkeit gern die Sand bieten kann. Magen denn auch das Betteln der Mönche, ob es gleich ein freiwilliges Almofen fein foll, in diefem Umte au einer pflichtschuldigen Gebühr gemacht werden will, und ben Mönchen ein Soldat vom Amthaus zugefügt wird, dahin zu sehen, daß ein jeder ihnen reichlich gebe, ohnangesehen die Untertanen höchst beschwert und ihre eigenen Seelforger und Schulkollegen ja noch mit keiner Wohnung

versehen, welche Not und Beschwerden von Tag zu Tag vergrößert würden, auch unseren Predigern an ihren iuribus und die Gelegenheit, jene zu bekehren, abgehen bürfte, wenn ihnen ein öffentliches exercitium verstattet werden sollte. Zwar rühmen sich selbige. E. R. D. hätte ihnen ein folches aus Enaden nachgelassen, allein, gnädigster Kurfürst und herr, wir leben der untertänigsten hoffnung. Diefelbe werden uns wider die Reversale, das instrumentum pacis und den beliebten Nebenrezeß in diesem Seelen- und Gewissenswerke nicht mehr als andere Untertanen gravieren, und Dero weltberühmte Clemenz entziehen und nimmermehr unseren Widersachern zuwenden, die doch, wenn ihre Macht durch E. R. D. nicht gehemmt, uns kaum das Leben, geschweige unferen freien Gottesdienst, bevorab wenn wir dazu nicht befugt, aönnen würden, wie deral. Exempel von den benachbarten Röm. Katholischen viele angeführt werden können, wenn es E. R. D. von felbst nicht bewußt. Gestalt denn auch E. R. D. durch verschiedene Reskripte, gleich Dero Herr Bater auch getan, uns in Gnaden verfichern laffen, daß diefe Dero Grafschaft für andere über die Gebühr nicht beschwert werden soll, welche gnädigste Bersicherung wir hocherfreut angenommen und uns annoch versichert halten. E. R. D. landesväterliches Serz sei wie vor als nach gegen uns als andere Untertanen gefinnt. Die gerühmte Satisfaktion, die andere Evangelische dadurch erlangen sollen, wird uns verhoffentlich nicht präjudizieren können, da diese Grafschaft mit Rom.-Ratholischen angefüllet und diese Konzession mehr als jene vermeinte Satisfaktion nachteilig, absonderlich da E. R. D. freistehet, den Evangelischen ein neues exercitium in jedem Ort in Dero Landen einzurichten zuzulassen. Sollte es unseren Glaubensgenossen, auch den Röm.-Ratholischen an den Orten, da sie ein exercitium anzustellen befugt, wegen Errichtung einer Rirche oder Rapelle um eine Beisteuer zu tun sein, erbieten wir uns. nach Möglichkeit ihnen zu Hilfe zu kommen und alles das bis an unser Brab zu leisten, was getreuen Untertanen gebühret... Pastoren, Bürgermeister, provisores, Vorsteher und sämtliche Gemeine Fleckens Blotho. (1673).

#### 33. Clever Regierung an die Gräfin Jabella von Limburg.

Wir möchten unserer hochgeehrten Fr. Gräfin freunddienstlich nicht verhalten, wasmaßen die ev. Gemeinde der Herrschaft Gemen baher Beschwerde führet, daß daselbst ein Observantenmönch kath. Religion sich nicht allein bei jüngster Münsterischen Einquartierung in ihre Kirche gedrungen und sie in Berrichtung ihres Gottesdienstes gestört habe, sondern auch nach Abgang der Bölker in solcher Turbation kontinuiere. Wann nun unstreitig ist, daß diese Gemeine von Alters und absonderlich vor, in und nach dem Jahr 1624 die Uebung des Gottesbienstes in der angeregten Kirche mit Ausschließung der Katholischen allein gehabt und dabei gelassen worden und dann im Münsterischen

215

Friedensschluß ausdrücklich enthalten ift, daß dergl. Gemeinen bei der alleinigen Uebung in der Kirchen gehandhabet und darin nicht gestört werden follen, so zweiflen wir nicht, daß dem Observantenmönch die Turbation untersaat und hingegen die ev. Gemeine bei alleiniger Uebung des Gottesdienstes in der Kirche kräftig gehandhabt werden moge, zumal wir auch dafür halten, daß der H. Bischof zu Münster als ein ausschreibender Fürst in dem westfälischen Rreife dergleichen friedbrüchige Turbation nicht gutheißen werde. In allem Kall würden S. R. D. zu Brandenburg, unfer gnädigfter Herr, als ein ebenmäßiger ausschreibender Fürst, auch als Lehnherr daselbst, Mittel wiffen an die Hand zu nehmen, wodurch Dero angehörige Lehnleute und Glaubensgenoffen bei dem Friedensschluß bester Maken geschükt werden möchten. Als wollten wir vorhero die Redressierung dieses Einbruchs von unserer hochgeehrten Fr. Gräfin als immediat herrschenden Frau lieber erwarten, damit S. R. D. besto bewogen werden, bei vorfallender Gelegenheit allen nötigen Schutz und Schirm zu leiften. Cleve, den 8. Dezember 1674.

# 34. Ref. Gemeinde Schwelm an den Kurfürsten.

E. A. D. müssen Prediger, Aelteste und Borsteher der vor wenigen Jahren erst zu Schwelm gepflanzten und angehenden resormierten Gemeinde untertänigst klagend zu erkennen geben<sup>33</sup>), was gestalt unterschiedliche Male zwar einen Schulmeister angenommen und demsselben per modum collectandi und sonsten das versprochene Gehalt so gut als möglich beigetragen. Beil aber dergestalt hie und da der Mangel entstanden, daß die Gemeinde dessen überdrüssig worden, sind wir gleichsam gezwungen worden, des Schulmeisters, indem wir kein nötig Gehalt länger beibringen können, uns zu begeben, also daß nun etliche Jahre her zu merklicher Ungelegenheit des heiligen Gottess

<sup>33)</sup> Jm Jahre 1666 hatte die Gemeinde schon geschrieben: "Daß E. A. D. zu Schwelm vor ungefähr zehn Jahren eine ev. resormierte Gemeinde gepflanzt, auch durch wirkliche Assisten zolcher gestalt derselben beigestanden, daß sie in ziemlichen Stand kommen, dasür sagen wir nochmals untertänigsten Dank. Da wir nun dies Jahr unser Kirchbaus mit schweren Kosten reparieren, daneben auch unseren Schuldiener aus unseren Mitteln erhalten müssen, also daß wir unserem Prediger, wie wohl gewünscht, nicht beispringen können, er aber von E. K. D. Ländereien, weil weder Land noch Garten zu unserem Kirchbaus gehörig, zwei und ein Vierteil Maltersede-Landes auf sechs Jahr gepachtet, also gelanget an E. K. D. unsere untertänigste demütige Vitte, Sie wollen in Vetrachtung dieses gnädigst geruhen, die von besagtem Lande versprochene Pacht auf sechs Jahre aus kurfürstlicher Milde und Enaden nachlassen". Unter dem 6. August 1666 gewährt es der Kurfürst.

dienstes im Borsingen, sodann auch wegen der sonst vor allen Dingen notwendigsten aber leider hinterbliebenen Unterweisung der Jugend keinen Schulmeister gehabt noch haben können. Und obwohl einige Mitglieder zu jährlicher Beisteuer sich annoch willig erdieten, so kann dennoch damit nichts Sonderliches und nach Notdurft beigebracht werden, weil in der ohne dies geringen Gemeinde sich wenig Bemittelte sinden. Und aber zu fernerem Anwachs unserer noch zur Zeit schwachen Gemeinde einen tüchtigen Schulmeister zur Unterweisung der Kinder und des Borsingens halber nötiger als nötig, als haben E. K. D. als einen von Gott der reformierten Kirche gestellten hohen Pfleger und Säugamme untertänigst in Demut anslehen müssen, Sie geruhen gnädigst nach Dero weltbekannter Milde und Güte vorerst, dis daß die Zeiten sich in etwas gebessert, aus den fallenden Brüchten etwa 25 Gg. jährlich aus Gnaden zuzulegen und des Ends Dero Kentmeistern samt und sonders zu reskribieren (1680)34).

# 35. Joh. Beckhoff und Frang Ad. Pott an den Großen Kurfürsten.

E. R. D. gnädigster Befehl, dadurch Sie uns zur Exekution des wegen des Religionswesens getroffenen Bergleiches in der Grafschaft Ravens= berg vorzunehmen auftragen und befehlen, das, was die Clevische Regierung dieserhalb an uns gelangen laffen würde, der Gebühr zu beachten, haben wir mit gehöriger Ehrerbietung empfangen und E. R. D. untertänigst anfügen follen, daß, nachdem vorgedachte Regierung, was zu Rheinberg am 7. März d. J., so viel diese Grafschaft anlanget, beschloffen, anhero ad exsequendum gefertiget und der pfalzneuburgische Kommissar D. Philippson hierselbst angelanget und seine Bollmacht vorgebracht, wir fofort zum Werk zu schreiten uns angeschickt, wegen hiefigen Schulhauses, so den Römisch-Katholischen laut Art. 4 § 2 bewilligt, den Unfang gemacht und uns mit dem Pfalzneuburgischen Rommissar nach Uhrentorf, Schildesche und dem Amte Ravensberg nach vorangegangener Notifikation an die Interessenten verfügt, bisher aber zur Reise nach Blotho nicht haben gelangen können, auch damit 3. T. darum angestanden sein, weil wegen des Plates gleiches Beschwer als im Amte Ravensberg zu vermuten.

Bas nun die exsequenda anlanget, stehet der pfalzneuburgische Kommissar darauf, daß die Stadt Bieleseld das Schulhaus mit einem Gewölbe und Schindeldache versehe, auch sonst ein und anderes einrichten lasse, welches aber die Evangelischen unseres Bedünkens nach süglich weigern. Sintemal dieselben verwöge § 2 weiter nicht als zu Aptierung des Gebäus verbunden und selbige erbötig sein, quoad substantialia templi dasselbe zum Stand zu bringen, dazu aber kein Ges

<sup>34)</sup> Unter dem 6. April 1680 gewährt der Kurfürst die Bitte. Am 15. September 1690 schenkt sein Sohn zum Schulbau einen wüst liegens den Hausplatz.

wölb und Schindeldach, oder was sonst erfordert werden wollen, nötig ist.

Uhrentorf betreffend, ist von dem Mönche angemaßet, in der Kapelle daselbst jemanden begraben zu lassen und obwohl, Reuerung zu vershüten, siscaliter gegen denselben vom Konsistorio versahren, ist doch von E. K. D. zu Lude a. 1681 auf dessen Supplikation der Prozeß gleichswohl mit dem Anhange, daß er sich dessen enthalten und die Kosten erstatten solle, aufgehoben, aber die Berordnung anhero nicht gelanget, jedoch dieselbe desto nötiger, weil sie immer eingreisen und der Mönch Kremden Zutritt zu der Wesse werstattet.

So viel Schildesche anreichet, vermuten wir, daß wegen des Plates, worauf die Rapelle ad St. Johannem zu setzen laut § 3 erlaubet, keine Schwierigkeit erwachse, sondern gütliche Endschaft werde erreicht werden. Soviel aber die Einkünfte einer Hebdomarei anlanget, begehren die Römisch-Ratholischen, daß selbige sofort abgetreten werden. Run ist so wenig in dem Hauptrezeft de anno 1672 als dem Rheinbergischen terminus a quo ausgedrückt und nicht vermutlich, daß, da in übrigen Stücken alles auf das tempus vacantiae gerichtet, E. K. D. hierunter etwas sonderliches in favorem der Römisch=Ratholischen ein= geführt wiffen wollen. In Mitbetracht annoch keine römisch-katholische Kirche noch Gemeinde vorhanden, sondern wie wir am 16. Dezember zu Schildesche angelanget, kein einzig sotaner Religion zugetanes Glied anzutreffen gewesen, und am 23. allein zwei Jungfrauen erschienen, das Stift evangelischen Teils gegen die Brätension Beigefügtes E. R. D. gehorsamst vorbringen und Dieselbe darauf die sub. B. befindliche Berordnung haben ergehen laffen. Ueber dies werden etliche Jahre verstreichen, ehe zu Schildesche eine neue Kirche erbaut und eine Gemeinde versammelt, folglich ein Beichtiger nötig sein wird. Daher sehen wir nicht, wie sonderlich noch zur Zeit die Evangelischen, welche zu Schild= efche wie zu Bielefeld das Ihrige bei der Berfolgung a. 1629 und hernach weidlich gelitten, betrübt und denen bas Ihrige ante vacantiam bei den in der Evangelischen Memoriali angezogenen Umständen ent= zogen werde möge.

Was das Amt Ravensberg belanget, haben die Römisch-Katholischen einen bequemen Platz zur Erbauung einer Kirche, Pfarr-, Schul- und Küsterhäusern neben Kirchhof und Gärten zwischen Borgholzhausen und Halle anzuweisen begehret. Es erwähnt aber der H. Droste zu Ravensberg, daß sotaner Platz daselbst ex communi fundo nicht versichafft werden könne, und es ist an dem, daß nirgend etwas des Endes anzutreffen, dabei die Untertanen wegen Heide, Weide und nötigen Plaggenmats nicht interessiert sein sollten und davon sie bisher keine onera getragen haben. Derohalben ist nicht abzusehen, wie denen ohne gehörige Erstattung Präsudiz zugefügt werden kann. Es gedenken aber die Römisch-Katholischen nichts zu ersetzen und sein ebenso wenig entscholssen, zum Fall von Privatis Plätze erhandelt werden möchten, das

pretium zu erlegen, sondern dringen darauf, daß ihnen dieselben von den Evangelischen unentgeltlich verschafft werden müssen.

Wir haben aber nicht begreifen können, daß folches in den Rezessen weniger der Billigkeit und Rechten gesaßt sein sollte, sondern halten vielmehr dasür, daß die römisch-katholischen Prätensionen unbesugt sein. Sintemal im Artikel 4, 9 und 10 deutlich gemeldet ist, daß das Bauen ohne Beschwer der Evangelischen auf der Römisch-Ratholischen Rosten verrichtet werden solle, aber unwidersprechlich zu einer Beschwer gereichen würde, wenn sie den Platz bezahlen und die Interessenten absinden sollten. Zudem ist der Platz, worauf das Gebäu gesetzt, und der Raum, der dabei gebraucht werden mag, das Fundament des ganzen Wesens und darum nicht zu ermessen, daß, da die Römisch-Ratholischen die Rosten vermöge der Rezes herzuschießen pflichtig, über solches daneben die natürliche Billigkeit, da alles zu ihrer Bezquemlichkeit angesehen ist, erfordert, den Evangelischen ausgebürdet werden könne, die Plätze zu bezahlen.

Wir haben hierbei nicht umgehen mögen anzuzeigen, daß por diesem ausgeführt sei, daß die Kömisch-Katholischen die exercitia publica, die sie zu Blotho, Schildesche im Amte Ravensberg wie auch zu Herford und Bielefeld erlangen, mit Grunde nicht begehren können, fondern daß felbe der Pauschhandlung zuzuschreiben und darum die Eingeseffenen der Grafschaften Ravensberg destoweniger mit Extensionen der Rezeffe contra literam et rationem unseres untertänigsten, jedoch allerdings unmaßgeblichen Dafürhaltens zu beschweren sein. Daher wir wegen berührter streitiger Bunkte bisher nichts haben einräumen durfen, sondern E. R. D. untertänigsten Bericht abstatten und um gnädigste Berordnung bitten muffen, ob die Evangelischen zu Bielefeld, ein Gewölb. Schindelbach oder sonst etwas, welches ad substantiam des Gebäus nicht gehörig, zu verschaffen gehalten, 2) ob nicht der etwa zu Schildesche anordnende Beichtiger die Zeit, da eine Hebdomarei wieder erledigt worden, zu erwarten und unterdeffen gegenwärtige Sebdomarei bei ihren Einkünften zu schützen, und ob nicht 3) die Römisch-Ratholischen die im Amte Ravensberg und Blotho erlangenden Plätze zu bezahlen und die Intereffenten zu vergnügen angewiesen werden sollen. So dann geruhen E. R. D. gnädigst, den auf des Mönchs zu Uhrentorf Supplikation abgelaffenen Befehl zur Berhütung der Neuerungen uns zustellen zu laffen .... Bielefeld, den 27. Dezember 1682.

## 36. Edikt betr. Pfarrmahlen.

Wir Friedrich der Dritte ... tun kund und geben hiermit jedems männiglich zu vernehmen, nachdem wir einige Jahre her nicht ohne sonderbares Mißsallen verspürt, wasgestalt in unserem Herzogtum Cleve und Grafschaft Mark über das Pastorat in Predigerwahlen in den ev. Gemeinden, die das ius eligendi hergebracht haben, allerhand

Zwietracht und Uneinigkeit entstanden und dies so eingeriffen, daß fast kein Prediger ohne Streit erwählet und zuweilen große und ärger= liche Brozeffe zum Berderb ber Gemeinen daraus erwachsen, und dann uns aus landesväterlicher Borforge und insonderheit kraft des uns zustehenden iuris episcopalis in alle Wege gebühret, dergl. höchst schädliche Uebel, so weit es tunlich, abzuhelfen und inskünftige Borkehrungen zu tun, damit Ruhe in den Gemeinden unterhalten und die schädliche Trennung verhütet werde, als verordnen wir durch dieses unfer nach reifer Ueberlegung festgesette Edikt, dafern inskünftig in obgedachten Gemeinden, welche das ius eligendi haben (gestalt in den anderen, in welchen wir das ius eligendi haben, wir ohnedies gleichwie bisher also auch ferner nach unserem Gutbefinden zu verfahren wissen wollen) über die Wahl eines Predigers Streit entstehen follte, dergestalt, daß die Gemeine in zwei Parteien geteilt, eine diefen, Die andere jenen zum Prediger verlangen und die Sache an uns oder heimgelaffene Regierung gebracht würde, daß die von einem und anderem Teile einkommende Klage nicht gleich, wie in anderen Barteisachen geschieht, dem anderen Teil zur Gegennotdurft sofort kommuniziert und also zum Rechtsprozef die Tür geöffnet werde, sondern unsere Regierung gedachte Rlage den Beamten loci oder sonst einem anderen Kommissar, den fie dazu am bequemsten achtet, zusenden soll mit dem Befehl, daß er mit Zuziehung des praesidii synodi oder Inspektoris auf einen stehenden Tag die ganze Gemeinde versammle, selbiger bie eingekommene Rlage öffentlich vorbringe, bemnach die ftreitenden Teile unter sich zu vergleichen suche, und damit die Predigerwahl der Kirchenordnung gemäß, und also wie es sich in christlichen Gemeinen geziemet, geschehen möge, verfüge, auch vom Berlauf unausgestellt berichte. Kalls nun bei Berrichtung dieser Kommission der Bergleich gefunden und die Wahl ordentlich vollzogen wird, so hat es dabei sein Bewenden. Dafern aber die streitenden Teile in ihrer Bidrigkeit immer verharren wollen, fo foll der Kommiffar ohne Berftattung einiger Schriftwechslungen alles, was hine inde vorgetragen wird und sonsten bei dem actu commissionis vorfällt, genau observieren und protokollieren laffen und alles nebst einem pflichtmäßigen Bericht und Gutachten des Präsidis oder Inspektoris einsenden, da denn foldem nach unfere Regierung keinen ferneren Prozeß verftatten, sondern ex officio et de plano entweder einen von denen, welche hine inde find, oder da fie es zu Beruhigung der Gemeine nützlich erachten, einen dritten zum Prediger anordnen und also die fonst der Gemeine zustehende Bahl vor diesmal cessieren folle. Wir wollen auch, daß die Verfügung, welche solchergestalt in unserem hohen Namen geschieht, ohne Zustehung einiger Provokation oder anderen Suspensionsmitteln sofort zur Wirklichkeit gesett werde und ein jeder ftreitende Teil fich derfelben, ohne fernere Bewegung in der Gemeine zu verursachen, gehorsamlich unterwerfen solle mit der Berwahrung, falls ein oder anderer dabei nicht acquiescieren, sondern in der Unsuhe fortzufahren sich unternehmen möchte, daß solcher nicht allein nicht gehört, sondern auch besonderen Umständen nach davon exemplarisch bestraft werden soll. Urkundlich unter unserer eigenhändigen Unterschrift und angedrucktem kurfürstlichen Insiegel. So geschehen und gegeben zu Göln an der Spree, den 24. Martii 1696. Friedrich. Eberhard von Dankelmann.

#### 37. Gemeinde Herne an den Inspektor.

Sochwürdiger Herr Inspektor! Wie es leider uns und unserer luth. Gemeine zu Berne unter der Strünkedischen Jurisdiktion ergeht, wie hart wir darunter gedrückt, einerseits unsere Leute mit ungewöhnlichen Frondiensten belegt, andererseits unserer Kirche ihre Renten 3. I. porenthalten, 3. I. obgleich inglienabel, entzogen und wir in unserer Gemeinde varie quaesito colore bald durch bieses, bald durch jenes attentatum gekränkt werden, das ist Ew. Sochw. bekannt, ersehen es sonst auch aus den folgenden gravaminibus. Obschon wir diese und andere Beschwerde, so hart sie uns auch drücken, bis anhero als arme niedrige Leute wegen gegenteiliger Präpotenz doch salvo jure nostro und nicht absque suspiriis ad deum erduldet, fo gehet es doch jetzt auch an unsere Kirche und Gotteshaus. Borhin hat man gegenseits allbereit die ep. Schlokkirche, ob die gleich unserer Religion gewidmet gewesen und jederzeit dabei bestanden, selbiger entzogen und wider den Religionsvergleich und Nebenrezeß davon abgeriffen34a). Dennoch begnüget sich das Saus Strünkede annoch nicht darin, fondern da diese facta sub impotentia nostra hactenus gelungen und es die Schlofkirche auf die Weise dahin hat, greift es aniko noch ferner um sich, will auch felbst in unserer ev.=luth. Pfarrkirche zu Herne noch weitere Neuerungen machen und bei Begräbnis seiner Toten in der alldasigen Kirchengrube auch die Kirchensermone oder Abdankungen ganz insolenter vovando, turbando et attentando burch feine ref. Brediger dafelbst halten lassen, kehrt sich nicht daran, daß solches nimmer vorhin beschehen, noch als lang unsere Pfarrkirche per saecula und das Haus Strünkede gestanden, so oft sich ber casus mortis einiger Strünkedischer Herrschaft zugetragen, die Beerdigung ohne einigen Sermon oder Abdankung verrichtet, folch Leichenfermon und Abdankung aber hernach nach der Beerdigung auf dem Saufe Strunkede durch den ref. Prediger gehalten und in unserer Pfarrkirche als noch zulegt bei Absterben und Begräbnis des Freiherrn zu Strünkede Frau Mutter gleichfalls ein Leichensermon durch unferen Prediger superaddiert worden.

Es achtet auch das Haus Strünkede ebensowenig, daß solche Neuerung und Turbation wie gegen die uralte immer ununterbrochene

<sup>34</sup>a) Jm Jahre 1686.

Observanz, als auch gerade wider den Religionsvergleich und Nebenrezeß, auch gegen alle Rechte läuft und Neuerungen in Kirchenfachen allein dem supremo episcopo zustehen, wie gleichfalls nicht, daß auch unsere luth. Gemeinde sich keines Worts dergleichen attentata contra reformatos erkühnt hat, die daher allwege servata paritate uns vicem zu reddieren haben, ja, daß auch S. R. Maj, felbst dieses, daß bei Sintritt oder Abgang höchster Landesherrschaft der Leichensermon in luth. und kath. Kirchen per reformatos gehalten werden folle, nicht einmal prätendiert und gern zugibt, daß jeder Brediger in feiner Religion und Kirche, die ihm anvertraut ist, solche anrichte oder auch andere porgehende actus effectuiere, wie aus den Solennitäten bei der hochpreislichen Krönung S. R. M. in Breußen mit mehrerem abzunehmen. Sondern und dem allem unangesehen will der Freiherr zu Strünkede par force mit solcher Neuerung eindringen und solche tätlich und mit Gewalt durchsetzen mit keiner anderen Absicht, denn per eiusmodi actus turbatorios, wenn die nur einmal gelangen, fie hinkünftig summarissime zu fingieren, den Kuß zu weiteren Attentaten zu feten und unsere Gemeine in ihrem Gotteshause und Religionsexercitio je mehr und mehr zu gefährden.

Inmagen denn, als er neulich auf Chriftabend den 24. Dezember jüngsthin sein totgeborenes Kind abends in unserer Kirche zu Herne beifeten laffen (fo ihm nicht geweigert wird), deffen Strünkedischer ref. Prediger sofort darauf, wie er in die Kirche kommen, sich vor den Altar gestellt des Borhabens novando et turbando eine Abdankung davor zu halten. Und als unfer Pfarrherr ihn darunter angeredet, daß, wenn eine Abdankung in unserer Kirche gehalten werden solle, alsdann er, unfer Pfarrherr, nach alter Observanz und nicht der ref. Strünkedische Hausprediger fie dafelbst verrichten wollte, inmagen sich auch allbereits dazu angeschickt und bereitet habe, auch dabei ihn, den Strünkedischen Brediger bittlich ersuchet, von folcher Reuerung abzustehen, so ift er zwar endlich mit Dräuen und Murren für diesmal, nachdem das tote Söhnlein eingesenket gewesen, ohne Leichensermon abgewichen, aber am vierten Tage hernach post funerationem als den letten Christtag am späten Abend, da ift es bunt über Eck gegangen und sind von Strunkedischer Seite coordinatis hominibus ad 70 Mann ftark aufgebotene Leute mit Büchsen, Rohren, Flinten, Bistolen und Gewehr wiedergekommen, haben sich auf dem Kirchhof und vor die Kirchtur begeben des Borfages, gegen unfere Gemeinde, die sich indessen auf den Kirchhof gesetzet und einige aus ihrem Mittel, um die Tür wider Gewalt inwendig zuzuhalten, vorher hineingelaffen, mit Gewalt und geftärkter Sand einzudringen, die Rirchtur vi armata einzubrechen, um also die Abdankung insolenti turbatione ac novatione durch den Strünkedischen Prediger darin zu halten. Reine Bitte, kein Seufgen, kein Fleben, kein Ermahnen, kein Proteftieren und Remonstrieren unseres Bastors, so sehr er auch ins Mittel getreten

und sich angelegen sein laffen, die aggressores von ihrem Borhaben abzulenken, wollte bei ihnen etwas verfangen. Stattdeffen fette zuerft der Strünkedische Schreiber als Rädelsführer auf unseren Brediger zu, forderte von ihm quasi, als wenn er in propia causa et quidem ecclesiastica felbst Richter sein könnte, bei 25, dann bei 50 G. Strafe, ja gar sub poena remotionis ab officio pastorali, fich mit einem teuren Eidschwur vermeffend, daß er sonst nicht vier Tage mehr Baftor fein follte, den Kirchenschlüffel ab, den doch derfelbe nicht gehabt, dem dann die anderen insbesondere einer namens Schmale, fort der Fron und Leute mit gleichmäßigem Dräuen und impetu beigefallen. Und als ihnen die Kirche darauf nicht sofort geöffnet worden, da näherten die aggressores fich der Kirchtür, fetten fich hart an diefelbe, einige riefen mit vollem Geschrei: "Schieft, schieft darunter." Die unseren ent= gegneten, fie wären gleichwohl keine Spaken oder Bögel, die man nach Gefallen totschießen möchte. Unter folchem Wortstreit stieg einer der aggressorum, ein Schmied namens Balger, auf einer Leiter zu einem großen Rirchenfenster hinauf, schlug es ein, brach eine eiferne Stange heraus und wollte dadurch zur Kirche einsteigen. Inmittels griff ein anderer Strünkedischer Schmied die Kirchtur an, schlug mit einem eisernen großen Keuerhammer mit aller Macht darauf, fie einzubrechen.

Da nun sich endlich unsere Gemeinde, die bis dahin aller Gewalt zugesehen, dem Schmied vor der Kirchtür näherte, ihn ferner abzumahnen, da fing das Schlagen von der Gegenseite auf unsere Leute an. Der Gerichtsschreiber zu Strünkede tat Die erften Schläge mit Pistole und Gewehr auf den Schulzen zu Solfterhausen, und schlugen als toll und rafend zu, dem die anderen gefolgt und eodem impetu mit Schippen und Prügeln auf die Unseren zugeschlagen. Als nun einige der Unseren dadurch verwundet worden, daß das Blut herabgelaufen, haben sie endlich gegen solche Gewalt sich soweit möglich gewehrt, und da dies der Beiber und Umstehenden Geschrei geweckt, haben die in der Kirche, weil die aggressores nicht ablassen wollen, aus Bangigkeit und zur Verhütung weiteren Unheils einige Male die Glocke gezogen und damit endlich fie zum Abweichen veranlaßt. Db wir nun wohl dieses factum bei der hochlöblichen Regierung eingeklaget, die Bestrafung der Tat, Silfe und Rettung, Schutz und Schirm damider erbeten haben, so sind wir doch mit einem bloken communicetur zur Erklärung abgewiesen worden. Singegen als der Freiherr von Strünkede darauf sich gegen uns angemeldet, da ist wider uns als aggressos et vi armata vulneribus ad sanguinem inflictis insultatos zu inquirieren, zu examinieren, zu arrestieren anbesohlen, auch gar als solche Inquisition gegen uns tanquam lutheranos ref. Kom= miffaren aufgetragen und uns unfere Bitte, den ref. Kommiffaren auch jemanden ex nostra religione zuzuordnen, abgeschlagen worden. Als nun der Freiherr von Strünkede folche Kommiffion in diefer Rirchensache für sich gehabt, hat er, unangesehen daß er selbst die

Kommission ausgebracht, doch unter deren faveur keine Scheu aetragen, ihr in coepta inquisitione selbst einzugreifen und zwei aus unserem Mittel, weil sie contra vim aggressorum publicam et armatam, und um alle Lebensgefahr dadurch zu verhindern, ein und andermal die Glocke gezogen haben eosque iam ad examinandum citatos et praesentes dem ersten Commissionio ex ipso loco commissionis, und zwar ehe sie von ihm examiniert worden, unter der Sand wegnehmen und durch Kührer und Fron als Miffetäter mit Los- und Aufschneidung des Büchsenriemens nach dem Saus Strünkede hinschleppen, dafelbit arrestieren, durch seinen Privatrichter spreta commissione regis quasi abhören, examinieren und als offene delinquentes einseken laffen. Diesem Eingriff hat der Kommissar zugesehen und auf diesseitiges Anhalten, Klehen und Bitten dennoch nicht ernstens davon zu berichten begehrt, und ob wir wohl darob uns zur hochlöblichen Regierung gewendet und um Relaxation der so eigenmächtig contra commissionem in manifestum eius contemptum weggenommenen Arrestanten angehalten, haben wir doch leider ebenfowenig Gehör gefunden und innocentes hos oppressos contra vim partis nicht retten mögen.

Ob auch wohl die Kommissare, die auch in diesem Kirchenwerk parti adversae zugetan, bennoch in inquisitione illorum sollicita nicht die geringste Schuld an den Unfrigen getroffen, hingegen daß fich alles also verhalte, nie bergl. Neuerung in unserer luth. Kirche vorher attentieret, nie einiger Leichensermon oder Abdankung von einem ref. Brediger darin geschehen, sondern wir sowohl bei unserer lutherischen, als fie, die Berren Reformierten, bei ihrer Rirche ohne bergl. Eindrang und Attentate jederzeit ruhig belaffen fein, inquirendo erfunden haben, zugleich daß nicht einstens bei Beerdigung der vorhin verftorbenen Freifrau von Strünkede dieses attentieret, sondern die Abdankung nach der Beerdigung auf dem Saufe Strünkede in bafiger ref. Kirche gehalten worden, in inquisitione fich ergeben hat, baher dieses neuerliche Unternehmen ein insolentissimum attentatum ist und wie dieses um strafbar, als mehr zu bestrafen ift, daß man gar gegenseits secunda vice vier Tage nach der Beerdigung, da kein Toter mehr zu begraben gemesen, auch am britten Christtag denuo zu unserer Rirche angedrungen, sie coordinatis hominibus vi armata et publica ju invadieren getrachtet, die Fenfter und deren eiferne Stange aufgebrochen, mit Keuerhammer auf die Kirchtür geschlagen, die Leute unserer Gemeinde mit Schlägen und Prügeln traktiert, sie auf das Blut verwundet, auf sie als Hunde zu schießen gerufen und feindlicher Beise Kirche und Menschen vergewaltiget hat, dennoch hat man von seiten der Kommissare ex favore religionis das Verbrechen der aggresorum nicht sehen wollen, ob man es schon siehet, ja wohl gar übergehet der advocatus fisci solches und tut gegen die nächtlichen attentantes et aggressores nichts vorstellen, und will man gegen diesen Teil, obschon nach den Landtagsrezessen ante litem contestatum provozieret, das ordinarium nicht eröffnen, da doch alsdann alle Beschwerde förmlich vorgestellt und cum causae cognitione abgetan werden könnte.

Wir sehen demnach in unserer Gerechtsame kein Auskommen mehr, es sei denn, daß J. A. M. sich unserer vergewaltigten Gemeine ersbarmen und entweder advocatis actis die Sache immediate in Dero Hoflager instruieren lasse und daselbst abtue, oder doch besehle, daß die Sache im Hosgerichte, als wohin wir provoziert, verwiesen und sie allda unparteiisch ohne das geringste Absehen entschieden werde. Sollte uns die allergnädigste Erhörung hierin abgehen, so hätten wir nichts denn suspiria und müssen der gegenteiligen Präpotenz und omni vi maiori ausgesetz sein. Wir hofsen also als treue Untertanen in so gerechtem Anliegen Erhörung zu sinden und ersuchen demnach Ew. Hochw., Sie geruhen als Inspektor in S. R. M. Hosslager diessalls für uns einzutreten. Ew. Hochw. gebetz und dienstwilligste Bevollmächtigte der Gemeine zu Herne und deren Borsteher (Ansang 1702)35).

#### 38. König Friedrich an die Regierung zu Cleve.

Wir geben Euch aus dem Anschluß zu erfahren, welcher Gestalt Inspektor, subdelegati und fämtliche Prediger des lutherischen Mini= fterii der Grafschaft Mark wegen des Serdeckischen lutherischen Bredigers Kalle eingekommen und zugleich inständig gebeten, ihn aus dem ihm auferlegten Arrest zu erledigen und hinwieder in fein Amt zu restituieren. Wann nun ebener Gestalt der ref. Brediger und sämtliche Bemeine zu Berdecke fich über ermeldten Ralle zum höchsten beschweren, daß derselbe sich am meisten unserer wegen des Simultanei exercitii gemachten Berordnung opponiert, die Reformierten öffentlich sub contione angestichelt und schimpflich traduziert, insonderheit aber aus höchst unverantwortlichem Borfatz bloß allein die Predigt am 11. Trinitatis vormittags usque ad meridiem extendieret, über dem auch am folgenden Sonntage nachmittags die Predigt bis 6 Uhr darum nur ungewöhnlich verlängert, daß die Reformierten ihren Gottesdienst zwei Sonntage nach einander in den dazu gewidmeten Stunden nicht halten können, so haben wir wohl große Urfache, diefes höchst unverantwortliche Unternehmen des Predigers Kalle mit allem Nachdruck zu bestrafen. Dieweil aber gleichwohl so viele intercessiones vor ihm geschehen, so haben wir zwar denselben mit der sonst meritierten weiteren Beahndung für diesmal allergnädigst übersehen und ihn aus dem persönlichen Arrest wieder losgeben wollen, bevor aber solches geschieht, soll er durch einen Sandschlag uns an Eidesstatt geloben, weder direkt noch indirekt den reformierten Gottesdienst, es sei durch Berlängerung der Predigten oder sonst, wider unsere Berordnungen

<sup>35)</sup> Auf Borstellung des Inspektors verfügte der König unter dem 13. Februar 1702, die Regierung solle die Klage untersuchen und unparteiisch entscheiden.

im geringsten weiter zu turbieren<sup>36</sup>). Wie er sich auch daneben anheischig machen muß, auf der Kanzel in seinen Predigten so wenig als in anderen Gelegenheiten zu weiteren besugten Klagen Anlaß zu geben. Wann nun ermeldter Kalle dieserhalb sich zu richten erkläret, auch diesem allem gehorsamste Folge geleistet haben wird, könnt Ihr ihn seines Arrestes entschlagen und ihm die Verwaltung seines Amtes hinwiederum verstatten... Cöln an der Spree, den 18. Nov. 1705.

## 39. Beffel Birich von Bodelschwingh an den König.

Als E. R. M. allergnädigfter Befehl vom 2. huius wegen Absterben Dero geliebter Frau Tochter, Ihrer Hoheit der Erbprinzessin zu Seffen = Raffel, empfangen, habe fofort gleich hier zu Bodelschwingh und Mengede die Berfügung getan, daß auch der mit überfandte Beschluß zu Lindenhorst abgelesen, daneben vier Wochen lang daselbst mit den Glocken geläutet werde und folches sowohl dasigem Bastor als Küster bedeuten lassen. So viel nun die Ablesung erwähnten Beschlusses betrifft, so hat solche gedachter Pastor nicht tun wollen, son= dern dem Rüfter gesagt, daß es ihm von dem Magistrat zu Dortmund wäre verboten worden37). Als aber der Küster vorgestern gleichwohl mit dem Läuten angefangen, auch gestern kontinuiert, so ist der Fron aus Dortmund unter mährendem Läuten in des Rufters Saus hereingekommen und hat ihm namens des Magistrats und Kamerarien zu Dortmund mündlich angekündigt, bei Verluft all des Seinigen mit fernerem Läuten einzustehen. Wie mir nun diefes alles besagter Rüfter meldet und wie er sich darunter weiter verhalten follte, angefragt, habe ich ihm im Namen E. R. M. auferlegt, bis zu anderweitiger Berordnung mit dem Läuten fortzufahren, auch den Bächtern, welche dem Baftor fein Salarium geben muffen und E. R. M. Leute fein, gleich= falls bis dahin mit weiterer Zahlung der Bächte anzustehen, anbefehlen laffen... Bodelschwingh, den 11. Januar 170638).

<sup>36)</sup> Am 8. Febr. 1706 tat Kalle den geforderten Handschlag.

<sup>37)</sup> Bodelschwingh, den 29. Januar 1705, schon Joh. Heinr. Galen in Vertretung des abwesenden W. W. Bodelschwingh: "In Lindenhorst sind jedesmal, wenn einer aus des Königs Hause verstorben, die Glocken geläutet und eine Leichenpredigt gehalten worden. Jetzt ist das Absterden der Königin dem Pastor und Küster zu Lindenhorst gemeldet. Die ersten sechs Wochen hat letzterer auch ohne Widerspruch geläutet, die letzten vierzehn Tage aber ist es ihm von dem Dortsmunder Fron Sponhals bei 75 Ggl. Strase verboten.

<sup>38)</sup> Dortmund, den 26. Januar 1706, beschwert sich die Stadt bei dem Landkommissar der Grafschaft Mark über Bodelschwingh, der in ihre Rechte eingreise.

## 40. Leusmann an den Minifter Dankelmann.

Hochwohlgeborener Freiherr, gnädiger Herr! Ueberbringer diefes herr zur Megede, aus Jerlohn bürtig, iho Befiger des Schletterhofes ist in dänischen Diensten unter der Königin Leibregiment gewefen. hat in England, Irland, Holland, Brabant, Flandern, Holftein und Italien als Premierleutenant eine Zeitlang gestanden, ist aber propter avocatoria und fonft zugeftoßener Rrankheit zu quittieren genötigt worden. Run ift derfelbe die Rriegsdienste zu proseguieren ferner gefinnt, des Borhabens S. R. Maj. zu bitten, daß Allerhöchstderselbe ihn in Dero Dienste wieder emploieren möchte. Er und deffen S. Bater fel. ift mir von langen Jahren bekannt gewesen, guten Herkommens und Kamilie, stillen Lebens und Wandels, ein reformiertes Mitglied meiner Gemeinde Jerlohn, die ich zugleich von hieraus bediene und die sacra mit Ausspendung des H. Abendmahls verrichte. Er hat mich erfucht, weil er dafelbst fremd und unbekannt, ihm einigen Acces zu machen, welches nicht abschlagen können, bittend, Ew. Exc. wolle nach Dero hohem Bermögen ihm behilflich fein.

Diesem nächst kann nicht umbin itigen tragenden Umts halber, weil zur Zeit Bräses synodi Marcanae bin, hiesigen Landes werte Kirchen bester Gestalt in gleichem zu empfehlen. Es haben die reformierten Glieder in der Stadt Jerlohn39) und darum lange Jahre den Gottesdienst verrichten laffen wie auch iho annoch in herrn Rent= meisters zur Megede Behaufung aufm Saal, welcher Ort aber uns zu klein und eng wird, daß einen anderen und weiteren zu fuchen genötiget werden. So ift nun eine Kapelle in Jerlohn gelegen, welche der heilige Geist genannt, deren die Lutherischen nur allein einmal in der Woche am Freitage mit Bredigen gebrauchen, doch ohne dies außer der Kapelle noch zwei andere große Kapitalkirchen haben. Auf welche Kapelle unfer Absehen ift, umsomehr weil vorlängst schon hierüber Rommiffare gnädigst angeordnet gewesen, den Reformierten per diversa rescripta zugewandt ift, aber nichts weiter erfolgt, sondern ins Stocken geraten, möchtens gern wieder in aller Untertänigkeit suchen, weil Fundamente haben und beibringen können, daß vor diesem ein Prediger namens Fischer gewesen, welcher über den Seidelbergischen Katechismus gepredigt und das h. Abendmahl mit Brechen des Brotes oedienet. Hier in diefer suderländischen Klasse um uns herum haben die Reformierten alle Sonntage ihren öffentlichen Gottesdienst, nur fehlet der einzig und allein reformatis in der Stadt Jerlohn. Zu Plettenberg, Werdohl haben Reformierte und Lutherische in einer Rirche ihr exercitium alternativum, wie auch nun in der Stiftskirche zu Herdecke. Zu Lüdenscheid haben fie die Kapelle, so daß uns auch auflieget und wir genötiget werden, selbigergleichen bei J. Kön. Maj. in Untertänigkeit zu fuchen, wie denn die Bittschrift hierbei über-

<sup>39)</sup> Rothert, Kirchengeschichte der Grafschaft Mark, S. 492.

kommt, welche zwar nur von einigen unterschrieben. Sind sonst in derselben Gemeine bei 80 Kommunikanten. Wir Gehorsamste bitten, hierin patronus zu sein, damit dem petito deseriert werde. Jerlohn, den 28. Januar 1706. Ich bin Ew. Hochwohlgeborenen Gnaden geshorsamster Diener W. M. A. Leusmann, Pastor in Altena und Iserslohn und Synodi p. t. praeses.

## 41. Leusmann und Frylinghaufen an den König.

E. R. M. ftatten ein zeitlicher Braefes synodi Marcanae und Inipektor classis Ruhralis nomine synodi et classis eine schuldigste Danksagung ab por das in der Herdeckeschen Stiftskirche christrühmlich eingeführte und ad specialem ecclesiae nostrae aedificationem in foweit manutenierte exercitium simultaneum reformatae religionis, leben auch zu E. R. M. ber alleruntertänigsten Zuversicht, daß felbiges ferner ad gloriam dei werde beständig gehandhabt werden, insonderheit da die Reformierten eine offenbar gerechte Sache, die von felbsten spricht, haben, sintemal der gegnerische Prätert, als wenn nämlich die ev. Lutherischen anno 1624 in possessione vel quasi zwei Brediger zu halten und alle Renten zu perzipieren gewesen, nicht nur offenbar falfch, sondern auch den Reformierten zu einem unumftöklichen Rechts= grunde geworden, indem aus unferen ältesten märkischen Synodalprotokollen luce meridiana clarius dargetan und erwiesen, daß der lutherisch angegebene Hermannus Wasmannus ein reformierter Prediger zu Ende, Berdecke, Besthoven und Syburg gewesen und den reformierten Synoden ab anno 1619 bis 1655 beständigft beigewohnt.

Nachdem aber hingegen die ev. Lutherischen zu Berdecke (bie mit einem ordentlichen Baftore und Capitulari Johanne Alberto Kallenio und mit einem Kapellan oder Schulmeister Hiddinck, so beide aus Stiftsmitteln und Renten besoldet werden, genugsam, wo nicht überflüffig, verfehen find) contra reformatos eine offenbar ungerechte Sache geführet haben und noch führen und dann von unserem mit gutem Rechtsgrunde an des verstorbenen Wiendahl Stelle allergnädigit angeordneten Prediger Henrico Georgio Erckels als membro synodi et classis nostrae vor sich und seine Gemeine höchst klagend angezeiget wird, daß ihm bisher ex annis 1702, 1703, 1704 und 1705 von dem zweiten unnötigen lutherischen Bastore und Capitulari supernumerario J. Th. Wiendahl (der nur auf den lutherischen unbefugten opponenten, lapidanten und turbanten Beutel und Koften, falls er nötig, ohne Beschwer und Nachteil der Reformierten nach der allgemeinen Regel und Richtschnur hiefiger Religionsrezesse Art. X § 2 kann geduldet werden, weswegen auch E. K. M. Cleve-Märkische Regierung unter dem 15. Dezember 1700 demfelben keine andere Konfirmation erteilt hat als eum reservatione dessen, was demnächst in puncto der Renten wird erörtert werden) erga cautionem praestitam ex sequestro genoffene reformierte Stiftsmittel und Renten, fo gum oberen Stiftspaftorat neben dem Bastoratshause (welches aniko totaliter perfallen und an arme geringe Leute verheuret ist) gehören und in einem Ranonikat in der Bikarie der zehntausend Märtyrer, in der halben Bikarie S. Johannis, in elf und ein halb Malter Meffehafer, einem Ruhkamp und sieben Morgen Landes primario bestehen, nicht nur in Streit gezogen und präcipieret, sondern auch noch in possessione percipiendi solcher Gestalt gehalten werden, daß unserem höchst beschwerten Prediger, der sich bisher ins fünfte Jahr in einer Serberge mit herben und bitteren Kosten hat aufhalten müssen, gleichwie noch, alle Sonntage und Keiertage bei Berrichtung des öffentlichen reformierten Bottesdienstes und schier soviel Predigten hält als der lutherische Prediger mit dem Kapellan, alle ihm zuständigen Pastoratsrenten frivole abgeschnitten worden und derselben ferner priviert werden dürfte, falls E. R. M. die endliche Entscheidung in hac pia ac iusta causa reformatorum nicht einmal schleunigst verfügen und zugleich landesväterliche Berordnung ergeben laffen, daß die kirchlichen Dokumente und Briefschaften, so in der Berdeckeschen Rapitelskifte und fonsten vorhanden sein und den Reformierten sowohl zuständig als den Lutherischen weiter nicht verweigert, sondern von rechtswegen kom= muniziert und eine Spezifikation der bisher verdunkelten und inique untergezogenen reformierten Stiftspastoratrenten quaestionis in probanti forma schuldigst extradiert werden mögen, wovon E. R. M Ho= gräfe zu Lüdenscheid, causae commissarius, sowohl als Dero Cleve-Markische Regierung vermöge allergnädigster Berordnungen einen nochmaligen pflichtmäßigen Bericht abstatten werden.

Als bitten E. R. M. ein zeitlicher Praeses und Inspektor nomine synodi et classis intercedendo, alleruntertänigst geruhen zu wollen, so bald der clevische Bericht im Hoflager ankommt, den Pastor und Capitularem supernumerarium Joh. Theod. Wiendahl, der mit höchstem Beschwer und Nachteil unserer Religion auf resormierte Stiftspastorat= renten unmöglich kann toleriert werden, gänzlich zu removieren und des Endes dessen offenbar ungerechte Salarierung cum restitutione erga cautionem praestitam ex annis 1702, 1703, 1704 und 1705 praeceptorum allerdings abzustellen, hingegen aber den vermöge so vielfältiger allergnädigster Berordnungen an des verstorbenen Joh. Friedr. Wiendahl Stelle angeordneten reformierten Prediger und seine Gemeine dem Münfterschen Friedenschluß und den darauf gegründeten hiefigen Religionsrezeffen gemäß nicht nur ferner bei Bedienung der Baftorat und dem simultaneo exercitio in der Herdeckeschen Stiftskirche, sondern auch in specie bei den Renten, so zum reformierten oder oberen Stiftspaftorat neben dem Baftorathause (fo vermöge beschworner Kapitulation von der Aebtissin und Kapitularinnen im Stande gehalten werden muß) gewidmet, mit allem Nachdruck allergnädigst zu manutenieren, daneben die Kommunikation der kirchlichen Dokumente aus der Herdeckeschen Kapitelskiste nebens Herausgebung einer Spezifikation der bisher verdunkelten und mit Unrecht genoffenen reformierten Baftoratrenten quaestionis in probanti forma wie auch die Restauration und Serstellung des verfallenen und unbrauchbaren reformierten Stiftspaftorathauses, so der ev. reformierte Brediger Hermannus Wasmannus anno 1624 in Poffession gehabt, den lutherischen Kapitularinnen und übrigen, die sich hierunter widrig erzeigen möchten, poenaliter aufzulegen, des Ends den fiskalischen Brozeß wegen voriger Opposition, Turbation und Steinigung solange executive zu profequieren, bis die freventlich kausierten Unkosten schuldigst abgeführet und die unbefugten Opponenten in omnibus paritionem geleistet haben werden. Weffen wir uns allergnädigste Erhörung in dieser offenbar gerechten Stiftskirchen- und gottseligen Bajtoratsache in gehorsamter Devotion getröften. E. K. M. gehorsamste und gebetschuldigite Diener Wilh. S. Leusmann, Baftor in Altena et synodi Marcanae p. t. praeses. Joh. Henr. Frylinghaufen, Baftor in Hagen et classis Ruhralis p. t. inspector.

## 42. Cornelius von Groin an den König.

Aus den mir zugestellten in Sachen des Kloster Paradies zu Soeft hatholischen, reformierten und lutherischen Jungfern actis erhellt zuvörderst, wie E. R. M. Oranienburg den 29. Aug. 170140) verordnet, daß der numerus der katholischen und evangelischen wie derielbe a. 1624 an der Zahl egal gewesen, also es dabei bleiben solle, jedoch daß unter den numero evangelicorum sowohl reformierte als lutherische begriffen werden. Es haben zwar die Ratholischen sich auf einen den 24. Februar 1660 inter partes eingegangenen und unterm 16. März bestätigten Vergleich41) bezogen, wobei doch zu erwägen, daß von der Bahl der Personen auch von eigentlicher Berteilung der Güter nach einer gemiffen Bahl ber Parteien in diefem Bergleich keine Meldung geschehen. Auch ist von seiten S. R. D. zu Pfalz auf vorerwähnten Bergleich mehrmalen bestanden, daß es bei dem a. 1672 aufgerichteten Religionsrezek (kraft deffen eine jede Religion bei dem, was fie a. 1672 in Besit und Genießt gehabt zu schützen) belaffen merden muffe und so wenig im Rloster Paradies als in anderen zu Walburg, Rlarenberg eine Gleichheit der Zahl eingeführt werden könne. Indem aber hingegen in recessu de a. 1666 Art. 8 § 1 bei dem von E. R. M. Richter

<sup>40)</sup> Auf dies Reskript vom 29. August 1701 beruft sich in einer Einsgabe vom 15. Dez. 1705 der Präses der ref. märkischen Synode Leussmann und fordert im Kloster Paradies die gleiche Anzahl von ev. Konventualinnen.

<sup>41)</sup> Im Bergleich vom 24. Febr. 1660 überließen die ev. Jungfrauen den katholischen die alten Klostergebäude und erhielten dafür das Recht, sich am Bach entlang neue Häuser zu errichten, zu deren Bauskosten gewisse Klosterkapitalien dienen sollten.

zu Soeft eingefandten Bericht vom 15. Dez. 1703 sub 4 beigelegter= maßen ausdrücklich enthalten, daß alle geiftlichen Benefizien in folchem Stande, worinnen sie primo Januario 1624 gewesen, belaffen und respective ersett werden sollen, auch E. R. M. schon vorher in Dero Reskript vom 24. Febr. 1703 deren beständige Willensmeinung in puncto paritatis religionis erwiederlich erkläret und demselben im Reskript vom 30. Juni 1703 inhärieret und dann aus der vom Richter zu Soeft sub den 22. Okt. 1704 beigelegter Anlage sub 1 protocollo sc. vom 10. April 1652 und dabei erfindlichen Zeugen offenbar, daß a. 1606 mehr Evangelische als Ratholische in gemeldtem Kloster gewesen42), daneben in der Anlage vom 15. Dezember 1703 deutlich ent= halten, daß a. 1624 im Klofter Paradies ev. Jungfern fechs, auch fechs Katholische, folglich in gleicher Anzahl vorhanden gewesen, als haben E. R. M. verordnet, daß es mit diesem Kloster auf dem Kuke, wie es a. 1624 gewesen, wieder eingerichtet werden solle. So findet auch diese Berordnung sicheren Grund im Instrumento pacis Caesareo-Suevicae de a. 1648, daß diese Sache nunmehr durch E. R. M. ex actis zu deci= dieren, nicht aber zu der Duffeldorfischen Konferenz zu verweisen wäre. Cleve, den 12. Mai 1706.

## 43. Lutherisches Ministerium der Mark an den König.

Die ev.-lutherischen Eingesessen und Untertanen in der Gemeine zu Hülscheid, deren viele sind und daselbst keine Kirche haben, wesswegen sie z. T., wenn sie Kommunion halten wollen, etsiche Meisen gehen müssen, haben alleruntertänigst gebeten, daß, weil anno 1624 bei der ev.-resormierten Kirche daselbst ein lutherischer Prediger geswesen, ihnen das exercitium religionis in gemeldter resormierter Kirche koncediert werden möchte. Bann aber zu vermuten, daß E. R. M. diesem petito so schlechterdings absque plenaria causae cognitione nicht deserieren werden, und zu besorgen, daß hieraus zwischen den Resors

<sup>42)</sup> Eine Eingabe der ev. Kapitularinnen sagt: "Daß in dem Kloster Paradies von 1595 bis 1624 jeder Zeit mehr Evangelische als Kathoslische präbendieret, Evangelische sowohl als Katholische zu den Klosterbedienungen erwählet, a. 1624 und in den folgenden Jahren die Zahl der Evangelischen und Katholischen egal gewesen, a. 1636 und nachsgehendst die Evangelischen bei den Kriegszeiten durch katholische Miliz mesitens vertrieben, so lange aber beide Keligionen in dem Kloster sich aufgehalten, dasselbe keine Klausur gewesen, Evangelische und Katholische untereinander gewohnet, ihre besonderen Haushaltungen geführet, frei aus und eingangen, sich nach Belieben verheisratet, auch beiderseits das exercitium religionis im Kloster geübet, solches alles ist durch ein a. 1652 von den damals geordneten Commissaris, dem von der Mark Drosten zum Hamm und Ludovici Kentsmeistern daselbst, eingenommens hier anliegendes Zeugenverhör vollskommen ausgemacht."

231

mierten und Lutherischen ein weitläufiger Prozeß entstehen dürfte, als gelanget an E. A. M. unsere alleruntertänigste Bitte, gnädigst gezuhen zu wollen, den Lutherischen zu Hülscheid nur frei zu geben, daß sie daselbst in einem Hause durch einen ihrer benachbarten Prediger des Jahres etwa einz oder zweimal die sacra mögen administrieren lassen. In Hoffnung allergnädigster Erhörung. Hagen, den 12. Mai 1706, E. A. M. alleruntertänigstes evelutherisches Ministerium in der Grafschaft Mark.

### 44. Petrus Mahler an den König.

Es hat E. K. M. hochlöbliche Clever und Märkische Regierung mich zum Prediger zu Derne<sup>43</sup>) vor etwa zehn Wochen ex iure episcopali

43) Unter dem 21. Juli 1706 klagen 51 Glieder der Gemeinde Derne: Bleichwie unser Pastor Arnold Christian Bogt nach einer vom clevischen Prokurator Adriani namens vier Eingepfarrter, welche sich doch dazu nicht alle bekennen, eingereichter Schrift von seinem Bastorat sofort entsett, ohne daß er dagegen vorher in seinen defensionalibus märe gehört worden, gestalten wir wegen seiner guten Lehre, redlichen Lebens und Wandels ihn von Serzen geliebet und gern zu unserem Seelforger zu behalten verlanget wie noch, fintemal zu deffen Beibehaltung nicht unterlassen werden, S. R. M. in höchster Person darum anzuflehen, also ist es abermal auf ohnezweifeltes Anhalten des Mahler geschehen, daß unter Brätert einer allergnädigsten Kommission den 28. Juni befangen worden, unseres Bastors im Bastorathause hinterbliebene Mägde daraus zu vertreiben und auch mobilia und moventia herauszuwerfen, den 29. darunter kontinuiert worden, und was übria geblieben, durch dazu bei hoher Bon gitierte Schüten bewahret merden muffen. Ja einige von uns fein den 30 eiusdem Junii bei Bon von 25 Ggl. ferner vom Führer dafelbst gitiert worden, haben gefolglich aus dem Felde von ihrem Ackerbau nach Kirchderne des Ends folgen und ihre nötige Arbeit verlaffen muffen, nicht allein den Reft der dem Baftor zustehenden Mobilien und Bücher, sondern auch die darin verwahrlich hingesetzten dem in Brabant bei der Campagne anwesenden Rittmeister dem Freiherrn von Kannach zugehörigen Mobilien in die benachbarten Säuser zu tragen. Keiner aber hat commissionem oder decretum davon zu fehen bekommen können, weniger wissen wir, wer dieses eigentlich befohlen. Bielmehr haben einige von uns Unterschriebenen, die mehrgedachten Bogt von Herzen lieben und noch heute pro manutenentia immerhin supplizieren, gegen ihren Willen und zu ihrem größten Berdruß diese Ausschleppung unter angedrohter schwerer Strafe mit verrichten müffen. Summa, durch dieses und dergleichen null und nichtiges Berfahren wird unfere gange Bemeine nur je mehr und mehr betrübet und zerftreut und dürfte ja gar in Berwirrung, anderer beforglicher Zufälle iho zu geschweigen, unschuldiger Beife gestürzt werden.

et devoluto und in Rraft des publizierten Edikts vom 24. März 1696 bei allda entstandener Streitigkeit bestellet. E. R. M. kann ich nun hierbei auf mein Gewissen alleruntertäniast bezeugen, daß ich mich darum weder direkt noch indirekt bemühet, ja daß auch ich durch niemanden dazu vorhin empfohlen. Bielmehr bin ich bei erhaltener Rach= richt hierdurch dergestalt alteriert worden, daß auch anfangs kaum zur Folge resolvieren können. Nachdem aber hernächst von Befugnis der Sachen durch fremde Rechtsgelehrte informieren laffen, habe diefelbe por Gott in meinem Gemiffen überleget und mich entschloffen. Bin dann darauf dahin introduciert, praevio examine allhie in Cleve ordiniert und durch Dero Richter Märker zu Hattwegen contra guoscumque bisher geschützt worden. Habe es auch durch die Gnade Gottes soweit gebracht, daß die amtlünischen Eingepfarrten meist sich zur Ruhe begeben, die Dortmundischen bleiben aber noch hartnäckig, haben mir anfangs die Schlüffel aus der Kirche weggenommen und E. R. M. hohe Territorialiurisdiktion dadurch verlett, sein auch bis auf diese Stunde fo frech, daß sie meist aus der Kirche bleiben, und follen E. R. M. hohe Berson mit einer ohngezweifelten irrigen Klage, als wenn ich nicht orthodox wäre, angetreten haben. Alldieweil aber folche und der= aleichen nur aus der Luft geraffte blamen sein und ich in dem porhergegangenen Examen eine öffentliche Probe meiner reinen Lehre vor vier Predigern abgelegt habe, so habe nicht anders vermeinen können, als daß sich auch diese Leute zur Ruhe begeben möchten. Gleich aber der vorige Prediger Bogt44) diese Leute nur immerhin zum Streite aufmuntert, also hat er auch das Tempo gefunden, daß bei Abwesenheit verschiedener hoher Regierungsräte, so die vorige Berordnung abgefaßt gehabt, den 7. huius die Regierung revisionem actorum erkannt hat. Bann aber, allergnädigster König und Berr, ich zu diesem Dienst weder direkt noch indirekt mich gemeldet, weniger

<sup>44)</sup> Nachträglich werde ich auf folgende Eingabe der Gemeinde Derne aufmerksam. "Nach Abscheiden des Pastors Brenschede haben wir Arn. Christian Bogt, Feldprediger bei dem hessischen Dragonersregiment, zu unserem Pastor berusen. Als darauf die Konfirmation von der clevischen Regierung auf der Gemeinde Bitt erteilete und dieselbe ihm nach Lüttich, wo er in Garnison gelegen, zugesandt, ist er zu uns kommen und hat seine Bedienung über fünf Biertelsahr zu unserem großen Bergnügen mit Ruhe und Einigkeit der Gemeinde verwaltet. Nichts destoweniger haben fünf Glieder unserer Gemeine, die doch meist ein sehr tadelhaftes Leben geführet, mit Zuziehung des clevischen Prokurators Adriani, der anfänglich seinen Better Matthaei zu unserem Pastor haben wollen, die Wahl angesochten. Mahler, der doch zu Herbede zum Prediger nicht admittiert werden dürsen, steht uns wegen seiner Lehr und eingekommenen schriftlichen Nachrichten gar nicht an."

eingedrungen. 2) die hochlöbliche Regierung auch mehr denn sechsmal Dero Verordnungen konfirmiert und mich zu manutenieren befohlen, 3) dahingegen die so vielfältig gesuchte revisionem vorbeigegangen hat. 4) das Edikt vom 24. Mai 1696 ausdrücklich folgende Worte im Munde führet, daß die Berfügung, die von der Regierung in der streitigen Bredigerwahlsache geschiehet ohne Zustehung einiger Brovokation oder anderer Suspenfionsmittel fofort zur Wirklichkeit gesetzt werden foll, so ist ob der dennoch erkannten Revision handareiflich, daß E. R. M. Edikte und Regalien dadurch geschmälert und im Lande nur ein großes Aufsehen erweckt werde. Zwar kann in Abrede ich nicht sein, daß die Revisionsordnung effectum suspensivum verstatte, allein solches ist in causis revisibilibus zu perstehen, diese Sache aber ist nach durrem Inhalt des Edikts nicht revisibel, weniger kann ich dann aus meinem Amte verdrungen und aufs äußerste prostituiert werden. Und wie follte es mehr erhört sein, daß eine Sache wie diese, so praesente des Herrn Statthalters hochfürstlicher Durchlaucht abgetan worden, hin= wieder ad revisorium gezogen worden? Hätte man auch ja revisionem erkennen können und wollen, hätte es ja anfangs geschehen und ich unprostituiert bleiben können. Damalen aber ist die gesuchte revisio gar nicht attendieret und ich bin derfelben unerachtet kräftig geschützt. Die zwischen den Eingepfarrten streitige Sache touchieret mich nun nichts, doch wird sie ohngezweifelt so beschaffen sein, daß E. R. M. mich ex iure devoluto et vigore edicti bestellen lassen können, warum foll dann revisio erkannt merden, fo in eodem edicto verworfen morden? Gelanget derowegen an E. R. M. meine alleruntertänigste Bitte, Sie geruhen, sotane contra edictum erkannte Revision de plano aufzuheben und Dero Richtern S. Märker zu Sattwegen zu befehlen, mich einen als anderen Beg contra quoscumque kräftig zu schüten. E. R. M. alleruntertänigster Knecht Petrus Mahler, Bastor zu Derne45).

## 45. Melchior Saffelkus an den König.

Meine äußerste Not und Armut zwinget mich, E. K. M hierdurch des und wehmütigst, ja mit tausendsachen Tränen nochmal zu klagen,

A5) Im Sommer 1706 richtete Mahler ein neues Schreiben an den König: "Da in Erfahrung kommen, ob solle Kikuth, der einige harte Schmähungen auf H. Prediger Matthaei sel. ausgestoßen und daher zur kriminalischen Strase am Leibe verdammt worden, nebst einigen Dortmundischen, so E. K. M. Territorium verletzt und den Schlüssel aus der Kirchen zu Derne spoliiert und etliche Tage mit sich in die Grasschaft Dortmund genommen, vor E. K. M. hoher Person einen Fußfall getan und dadurch ein und anderes wider mich zu erschleichen gesinnet sein."

wie daß ich und meine Gemeinde feufzen, winfeln und klagen muß von anno 1695 bis auf diese Stunde, in der bekannten Bicariesache St. Just keine Juftig noch Silfe erhalten können46). 3mar haben die benominierten Herren Commiffarii religionis anno 1706 Relation abgestattet, aber salvo ipsorum honore ganz parteiisch gestalt sie nur, was anno 1680 und 1696 in der Sache gehandelt ift, berichtet haben. Wie aber anno 1680 der H. General von Henden die Sache per commissarios de plano abgetan, so daß der damals in possessione vicariae sigende lutherische Prediger Cruse kräftig maintenieret, hingegen der reformierte Prediger Hanstein mit seiner in iure nicht fundierten Kollation abgewiesen und sein Lebelang ad possessionem perceptionis nicht gekommen, also auch die geschehene cessio null und nichtig sei, davon ist nicht das Geringste gemeldet worden. Ingleichen hat man mit keinem Jota gedacht, daß man mir bereits anno 1702, 1704 und endlich 1705 solche Bicarie per decreta zuerkannt, ich confirmationem et manutenentiam erlanget und wirklich possessionem ergriffen, man mir aber selbige hinwider de facto entriffen und den Prediger Bönninger bei der Possession . . . per sententiam manuteniert habe. Ob nun wohl E. R. M. meiner blutarmen Gemeine anno 1699 nicht nur aus hohen königlichen Gnaden 50 I. zu Subsistenz eines Predigers geschenkt und ex aerario ecclesiastico Clivensi jährlich zu zahlen allergnädigst be= fohlen, sondern auch 1705 den 20. November ein allergnädigstes Dekret in Dero Hoflager erteilt, das Bönninger kommuniziert und darauf aktenmäßige Relation a regimine solle abgestattet werden und wie solche vor Dero Abreise von Cleve 1706 im Juli noch nicht abgestattet, gewiffe Herren Kommiffare denominieret, die die Kirchsachen untersuchen und abtun follen, so habe doch mit betrübtem Bergen erfahren muffen, 1) daß das anno 1699 erteilte Dekret wegen der 50 I. fich gar verloren, nächst dem 2) ist das vom 20. November 1705 mir erteilte Dekret so lange verstecht worden, daß über ein halbes Jahr vergangen, ehe ich es dem Baftor Bönninger infinuieren laffen können und den=

<sup>46)</sup> In einer anderen Eingabe klagt Haffelkus, "daß seine Gemeine Niederwengern fast hundert Jahre unter dem Papsttum sehr geängstiget und gedrückt worden, so daß die verstorbenen Lutherischen mit päpstlichen Ceremonien begraben, einige mit Gewalt durch Schläge zum Abfall gezwungen, die übrigen aber bedräut worden, daß ihnen das exercitium lutheranae religionis genommen werde, überdies haben die Reformierten vor zehn Jahren alle zu dieser lutherischen Gemeine von Alters her gehörigen Kenten ihnen entzogen. Daher meine antecessores sieben, ich nun über drei Jahre der blutarmen und bedrängten Gemeine ohne Haus noch Hof noch Salarium dienen müssen".

noch hat man mich 3) beschuldiget, daß ich Schuld an nicht geschehener Instituation wäre. Nachdem sich nun endlich selbiges wieder aufgesunden und es den 29. Juli a. p. des Predigers Bönninger Prokurator Bergen zu Eleve insinuieren lassen, so hat 4) dieser eine Dilation nach der anderen zu erhalten gewüßt, die er endlich nach beinahe verstlossenen drei Biertelsahren im Martio dieses Jahr mit seiner versmeinten Notdurst beigekommen. Wie ich nun darauf submittieren und sententiam gewärtigen wollen, haben sich 5) integra acta verloren, wie dessalls meines Prokurators darüber geführte Beschwerde nachsweiset und wollen sich selbige in heutiger Stunde nicht wieder sinden.

Unterdessen wird meine Gemeinde je länger je mehr gedrückt und muß dazu Schimpf, Sohn und Spott leiden und hilflos bleiben und wird der Prediger Bonninger mit seinem indebite Rentenziehen verursachen, daß das nunmehr von hundert Jahren her gewesene exercitium religionis lutheranae an diesem Orte wieder aufgehoben und die Gemeinde zu Grunde geben muß, magen ich nun ins fünfte Jahr nicht nur zweimal des Sonntags geprediget, sondern auch das Amt eines Rufters und Schulmeisters zugleich verrichten muffen, und doch habe ich vor alles das nichts empfangen. Der Prediger Bönninger aber hat mir das Brot von dem Munde weggenommen und mir meinen mit faurem Schweiß und Arbeit verdienten Lohn ungebührlicher Beife entzogen. Welches wie es eine himmelschreiende Gunde ift, also habe ich viel tausendmal zu Gott im Himmel geseufzet: "Gott Zebaoth wende! Wende! dich doch! Schaue doch vom Himmel! Siehe drein! Ach Gott verbirg beine Ohren nicht vor meinem Seufzen und Schreien. Herr, schaue, wie mir so wehe und Unrecht geschieht und hilf mir zu meinem Rechte!" Und bin gewiß, Gott wird mich erhören und die mich drücken zur Erkenntnis kommen laffen. Unterdeffen fo danke E. R. M., daß Sie nicht nur in Dero Hoflager meine Bitte alleranädiast erhöret. sondern auch vor mehr denn Jahreszeit mein untertänigstes Suppli= catum zu Wesel mit Dero allergnädigsten Sänden annehmen und mir mündlich Silfe verheißen wollen. Gott erhalte Dieselben bei langem Leben, und weil ich keine Hilfe zu Cleve erhalten kann und in die höchste Armut und Hungersnot geraten, daß ich kaum das Leben mehr habe, so nehme ich noch einmal meine Zuflucht zu E. R. M. und bitte um Gottes Willen und ums jüngste Gericht zu geruhen, als ein gerechter Landesvater in Dero Hoflager diese gerechte Kirchensache doch einmal de plano abzutun und dem Richter loci anzubefehlen, daß er Bönninger dahin anhalten folle, die mir indebite präcipierten Bicarien= renten zu restituieren, in suturum mir selbige abzutreten und mich dabei maintenieren solle, damit für meine nun ins fünfte Jahr blutfaure Arbeit verdienten Lohn empfange, welche hohe Enade ich mit meinem ferneren andächtigen Gebete zu Gott zu verdienen verspreche.

E. R. M. alleruntertänigster und getreuster Borbitter Melchior Hesselster kus, hungerleidender Prediger zu Niederwengern<sup>47</sup>).

#### 46. Gemeinde Berdecke an den König.

E. A. M. ruhet in allergnädigstem Andenken, daß zwischen den reformierten und lutherischen Religionsverwandten zu Herdecke wegen des simultanei exercitii Streit erwachsen, so noch nicht völlig im Hoselager zu Berlin entschieden ist<sup>48</sup>). Nun aber wird die Herdeckische Gesmeine mittler Weile zu klagen gemüßigt, daß ihr Pastor Kallenius in 100 Ggl. wie auch die Gemeine in 100 Ggl. und also insgesamt in 200 Ggl. Brüchten lite pendente von deswegen, daß besagter ihr Pastor

<sup>47)</sup> Unter dem 1. September 1706 verwendet sich auch der Patron der Vicariae S. Justinae Bernh. Johann von Mumm für Haffelkus. Oldendorp, den 15. Mai 1704, hatte er schon bescheinigt: "Vor wenigen Jahren ift der wohlehrwürdige S. Konr. Beinr. Krufe aus diefem zeit= lichen Leben abgefordert, der mit der Vicarie S. Justinae propidiert gewesen, nach deffen Todesfall aber dem wohlehrewürdigen H. Michael Bleek, aus Hattwegen bürtig, die Vicarie hinwieder konferiert und von der Gemeinde voziert und von der kön. Majestät konfirmiert worden. Beil aber wegen Fürenthaltung der Bikarienrenten daselbst kein Baftor subsisstieren können, so hat Michael Bleek seine Baftorat= ftelle verlaffen und einen Rektoratdienst zu Bochum vor etlichen Jahren annehmen muffen, wodurch diefe Gemeinde ihres Seelforgers bishieher beraubt gewesen. Damit nun aber diese Gemeinde hinwieder mit einem Seelsorger providiert werde und dann die Rollation derselben Bicarie indubitate vom Sause Oldendorp herrühret und deffen Besitzer verus et indubitatus collator ist, habe ich auf gebührendes Ansuchen und inständiges Anhalten und Bitten der luth. Gemeinde zu Niederwengern obbesagte Vicarie S. Melchior Sasselkus konferiert. daß er zu mehrer Erbauung wahren Christentums besaate Bikarie mit Berrichtung des Gottesdienstes seinem ihm gegebenen Bokations= schein gemäß bediene, das dazu gehörige Haus selbst bewohnen, in gutem Bau und Effe halten, auch nichts davon versetzen, veräußern oder in fremde Sände kommen laffe und sonsten in seiner Lehre, Leben und Wandel fich dergestalt betrage, wie einer geiftlichen Berson wohl anstehe."

<sup>48)</sup> Die Reformierten Herbeckes hatten sich beschwert, "daß Pastor Kalle der Berordnung wegen des simultanei exercitii opponiert, sie öffentlich sub coneione angestichelt und schimpflich traduziert, auch höchst unverantwortlichen Borsaches die Predigt am 11. Sonntage nach Trinitatis dis zum Mittag ausgedehnt, am solgenden Sonntage nach mittags dis 6 Uhr verlängert, damit sie an zwei Sonntagen ihren Cottesdienst an den dazu gewidmeten Stunden nicht hätten halten können".

Rallenius dem ohngeständigten Angeben nach über die gefette Stunde folle geprediat haben, von den zu den Cleve-Märkischen Landen angeordneten Regierungsräten fein deklariert und Dero Hogräfe gu Lüdenscheid am 12. Oktober 1705 darüber die Exekution aufgetragen worden. Ob nun wohl E. R. M. dem Prediger Kallenio diefen imputierten Fehler mit der Beahndung allergnädigst übersehen und Coln an der Spree, den 18. November 1705 des Arrestes erlassen haben, ob auch wohl commissarius executionis, Dero Hografe zu Lüdenscheid, dieses Reskripti Berstand dahin genommen, daß weil neben Erlaffung des Arrestes vor diesmal die Beahndung übersehen sein sollte, daraus die Remittierung der Brüchten zu inferieren stünde, fo haben dennoch die Regierungsräte am 26. April jüngsthin dahin dekretiert, weil durch die Erlaffung des Arreftes diktierte Brüchte nicht aufgehoben wären, so sollte der Hografe zu Lüdenscheid sowohl von dem Paftor als Bemeinde porbesagte Brüchte von 200 Gal. beitreiben. Belcher denn auch eine herbe Exekution bewirket, dem Baftor all fein Bieh an Rühen, Schweinen und Ziegen, daß nicht ein Saar behalten, fodann den beiden Borftehern der Gemeine und dem Schulten gu Berdringen, welcher lettere doch nicht einmal, als dem Angeben nach des Nachmittags zu lange follte gepredigt sein, in der Kirche gewesen, wegnehmen und ohne Zustellung des aestimati zu sich auf Lüdenscheid bringen laffen. Wenn aber der Berftand E. R. M. hohenhändiger Berordnung, daß der Baftor Kallenius mit der Beahndung vor diesmal übersehen und des Arrestes erlaffen sein solle, nicht anders zu nehmen ist, denn daß die Brüchte, deren Zahlung halber der Arrest kontinuiert, aus landesväterlicher Clemens vor diesmal wollten erlaffen haben, die Gemeine auch wegen dieser Brüchte gang unschuldig angesehen, sie nicht strafbar noch brüchtfällig fein kann, wenn etwa ohne ihre Bewilligung der Baftor zu lange follte gepredigt haben, wie denn die Reformierten felbit, fonderlich deren Richter zu Wetter, so die Introduktion verrichtet, sich mit dem Eide zu bekräftigen ausgelaffen, daß die Gemeine an dem imputierten langen Bredigen unschuldig und nicht brüchtfällig fein könnte, gestalt daß auch besagte Gemeine dieserhalben niemalen ist zitiert noch in Ihrer Berantwortung gehöret, sondern inauditi et indefensi kondemniert, exekutiert und die Pfänder weggebracht, und die Gemeinde fast in den Grund ruiniert worden, weil ohnedies durch den langwierigen Prozeg defatigieret fein und Berdecke ein schlechter Ort ift, woselbst es durchgehends Dero Landesuntertanen die gemeinen Lasten abzuführen fehr hart und fauer fällt, bittet die Gemeine E. R. M. fußfällig, ihr diese Brüchte allergnädigst zu erlassen... (1706).

# 47. Dekret der Gräfin Charlotte Amelie in Gemen.

Ihro Hochgräfl. Exc. haben sich ab der von Ihro Untertanen Hermann Ossing und Gerdt Lensing untertänigst präsentierten Supplik referieren lassen, welcher gestalten Supplikanten die Entlassung der

vier Arrestanten49) gang praepostere begehren, ohne daß dem aniko hier anwesenden Prädikanten die post mortem antecessoris erledigte Kanzel zu betreten möchte gnädigst erlaubt werden 50), und dann ein folches Begehren sowohl in causa praeposterationis als anderen bewegenden Ursachen zumalen impertinent. Als wird bemeldter Suppli= kanten beschehenes Petitum nicht allein abgeschlagen, sondern por= gemeldetem allhie dem Angaben nach anwesenden Brädikanten bei korporalem Arreft und sonst Arbitraristraf die Kanzel ohne unser Borwiffen und Konfens nicht zu betreten, den anderen luth. Eingeseffenen und unferen Untertanen aber jedem fürhaupt bei 25 G. Strafe hiemit ernstlich anbefohlen, solchen sich ohne unserer Präsentation, Rollation und Konfirmation oder wenigstens ohne unfer gnädigstes Belieben sich eindringenden Prediger nicht anzuhören, sondern sich deffen zu enthalten, als lieb ihnen fein mag, oben diktierte Strafe mit fernerem schärferen Einsehen zu vermeiden. Wonach fie sich zu richten. Auf unferem Schloß Gemen, den 30. Martii 1709.

#### 48. Die Gemener Konfessoren 1709.

Im Jahre 1637 kam die Herrschaft Gemen an den kath. Grafen von Limburg-Stirum, dessen Nachkommen der evangelischen Gemeine nach einigen Jahrzehnten Schwierigkeiten machten, dann auch zu jedem Mittel griffen, sie zu entrechten. Als die Gräfin Amalie Elisabeth Anfang 1709 den neugewählten Schulmeister Rotger Bönneken nicht bestätigte, seine Einkünfte sperrte, wandte sich die Gemeinde an die

<sup>49)</sup> Die Gräfin, welche die vier Gemeindeglieder, die eine Beschwerde über ihre Uebergriffe nach Cleve getragen, ins Gesängnis hatte wersen lassen, hatte jett von den Kirchenvertretern Ossing und Lensing ein Bittschreiben erhalten, die Gesangenen auf das Ostersest freizugeben, "da ein jeder schuldig ist, so lieb ihm seiner Seelen Heil, sich mit aller Ehrerbietung dazu zu bereiten". Da Pfarrvakanz sei, würde zum Feste ein auswärtiger Pastor nach Gemen kommen. Den 10. Mai sordert aus Potsdam der König von der Gräfin, die Unschuldigen sofort aus der Haft zu entlassen, die auserlegte Geldstraße niederzuschlagen, die Bahl eines neuen Predigers zu gestatten, das kirchliche Leben nicht zu stören, den Amtmann Lochhausen, der sich vermessen, den Clever Kanzleiboten zu bedrohen, zu bestraßen.

<sup>50)</sup> Die Gemeindevertreter hatten dem Amtmann Lochhausen schon vor Wochen mündlich angezeigt, daß zum Osterseste ein Pastor von Eleve herüberkommen würde; jetzt schreiben sie es auch der Gräßin unter Hinweis auf ihre schon vor Wochen erfolgte mündliche Mitteilung. Die Gräßin gestattete die Predigt zu Ostern schließlich dem aus Eleve gekommenen Pastor, aber Mordio Kalle aus Hiesseld, der am Sonntage Misericordias domini predigen und das Abendmahl reichen wollte, mußte unverrichteter Sache die Rückreise antreten.

Clever Regierung um Silfe, die dann auch am 6. Februar ein Warnungsschreiben an die Herrschaft ergeben ließ: "Wir müssen unsere hochgeehrte Frau Gräfin nochmals ersuchen, die ev. Gemeinde unturbiert in allem zu lassen, und was dagegen geschehen, abzustellen, S. R. Maj. wird diesen Leuten Dero Schutz nicht versagen können und allenfalls genötigt sein, zulängliche Magnahmen zu treffen." Außerdem richtete der Bizekanzler von Symmen an den vielvermögenden Amtmann Lochhausen noch ein ernstes Mahnschreiben. Im Ge= mener Schlosse war man natürlich wenig davon erbaut, dachte aber nicht daran, den Evangelischen Gerechtigkeit widerfahren zu lassen. Im Begenteil, die es gewaat hatten, in Cleve Beistand zu suchen, die als Boten der Gemeinde dorthin gegangen waren, follten es schwer bugen. Man hatte die Macht in der Hand und wollte sie die Bertreter der Gemeinde erfahren laffen. Ueber das Borgehen der Gräfin gegen sie haben wir einen gleichzeitigen Bericht, wohl aus der Hand des Bastors Lederer:

Wie der Brief dem Herrn Amtmann am 11. Februar durch zwei Provisores an des Herrn Richters Hugo Hause überreicht wurde, fina das gegenwärtige Frauenzimmer an, die Brovisores mit einem höhnischen Gelächter zu bespotten, und der S. Amtmann hob die Arme in die Höh und rief: "Tut Ihr Euer Bestes, wir bleiben dabei." Als die zwei Provisores es dem H. Amtmann Lochhausen, der gnädigen Berrichaft zu überreichen, präsentieren wollten, wurden sie zurückgewiesen, die das Anschreiben aus Cleve geholt, sollten es auch präsentieren. Weil nun einer derselben kränklich worden, erbot sich ein Aeltester der Gemeinde, der auch mit in Cleve gewesen war, der Präsentation mit beizuwohnen. Allein es wollten weder der S. Amtmann noch fonst einer dies Schreiben also annehmen. Es sollten und müßten all die, welche deshalb in Cleve gewesen, bei der Bräfentation gegenwärtig sein. Hieraus konnten die Leute wohl abnehmen. daß nichts Gutes über fie beschloffen mare. Doch um zum Ende zu kommen, mußten fie aller Gefahr fich unterziehen, ließen demnach in der Kanzlei beim S. Amtmann Lochhaufen vernehmen, ob es denn nun gelegen kommen murde, das Anschreiben untertänig zu präfentieren. Wie darauf mit ja geantwortet, die Ueberreichung durch zwei, die in Cleve gewesen, mit Zuziehung zweier Gemeinsleuten an den Amtmann Lochhausen in der Kanzlei geschah, dieser das Bräsentierte der gnädigen Herrschaft überbracht hatte, fing er, in die Ranzlei zurückkommend, sofort an, wider die Präfentanten mit graufamen, por Grimm gitternden Gebärden auszustoßen: "Ihr Rebellen! Rebellen seid ihr. Ihr sollt auch als Rebellen traktiert und gestraft werden." Die Präsentanten entschuldigten sich, sie wären keine Rebellen, und baten, sie bei ihrem alten Herkommen, ihrer Religions= und Gemiffensfreiheit zu laffen. Aber der Amtmann fuhr fie an: "Was wollt ihr reden von Kirche und Schule? Quitt seid ihr dieselben. Da will ich mein Hab und Gut zum Pfand einsehen, daß ihr das alles quitt sein sollt." Dazu schlug er mit den Händen ein Knipken und forderte die Präsentanten auf, ihr Hab und Gut mit ihm dagegen zu verwetten. Fügte auch hinzu: "Man wird euch schon sehren. Ihr solltet in den Turm gesetzt werden. Aber es hat noch jemand für euch gebeten, daß ihr wegen der Kälte an einen anderen Ort gebracht werdet."

Da nun der Gerichtsdiener nebst dem Bachtmeister oder Pförtner fertig stand, sie ins Gefängnis zu führen, haben sie alle mögliche Instanz getan, man möchte doch besonders bei dieser bitteren Rälte nicht so hart mit ihnen verfahren, man könnte sie ja keiner Missetat überweisen. Dazu wären sie unter der anädigen Herrschaft Gewalt gesessene Bürger, so Saus und Hof, Land und Sand da liegen hätten, welches fie nicht davontragen könnten. Es konnte aber alles nichts helfen, felbst die allergraufamste Ralte, die eben zu der Zeit ein= gefallen war, kein Mitleiden erwecken. Gie wurden in das Gefängnis gezwungen und dies fo fest verschlossen, als wenn sie den Hals verwirkt hätten. Konnten auch in der größten Kälte anfangs kaum einen Topf mit Feuer von ihren Eigenen bekommen. Das Gemach, in das fie gesetzt, war mit Brettern und alten Bettstätten so angefüllt, daß fie fich kaum rühren oder hinlegen, geschweige zu ihrer Erwärmung hin und her wandeln konnten. Dazu wurden die Fenfter fo fest zu= geschlagen, daß sie dieselben nicht öffnen konnten. Daher denn der Rauch von dem wenigen Feuer, so im Topfe war, die Rammer dergestalt einnahm, daß die Gefangenen nicht ohne Gefahr waren, von Rälte zu vergehen, auch vom Rauch erftickt zu werden. Endlich ließ sich die Herrschaft bewegen, ein anderes Gefängnis anzuordnen. Da denn der Herr Hofmeister, der zugegen war, als die Gefangenen in den anderen Gewahrsam versett werden sollten, bei der Deffnung der Tür sich über den schrecklichen Rauch entsetzte: "Pfui, welch Rauch ift das! Man follte dran ersticken." Ob nun wohl die Gefangenen den 5. Hofmeister baten, sich für fie bei der gnädigen Berrschaft zu verwenden, so war dies doch wiederum vergeblich. Essen und Trinken mußten sie sich von Saufe kümmerlich heraufbringen laffen. Wenn aber die Pforte vom Schloffe nicht offenstand, mußte das Gefinde eine lange Beile warten, wohl gar wieder zurückgehen. Damit die Ge= fangenen ja keine Korrespondenz mit ihren Glaubensgenoffen pflegen könnten, also desto trostloser murden, murde die zugebrachte Speise und Trank durch den Wachtmeister auf der Brücke von dem Gesinde abgenommen und erst im Wachhause untersucht, ob nicht vielleicht ein Briefchen oder sonst etwas zur Nachricht von ihren Glaubensgenossen drin verborgen wäre. Und wenn das Geschirr nach dem Essen von ihm wieder heruntergetragen werden follte, wurde ebenfalls aufs genaufte darin herumgesucht, ob auch darin heimlich eine Nachricht versteckt sei. Ja, man verfuhr fo hart, daß keiner, es fei Frau, Kinder oder Gefinde, dem Schloß zu nahe kommen durfte, daß fie die Gefangenen hätten sehen oder hören mögen. Als der Bastor von Gahlen Waldt, nachdem er zu Gemen gepredigt, ungefähr an dem Ort gegenüber dem Gefänanis, jedoch außerhalb des Stadtgrabens, den Gefangenen eins und anderes aus Gottes Wort zurufen wollte, fuhr der Pförtner, der es wahrnahm, den auten Baftor mit großem Ungestum an, er solle sich von hinnen packen, man würde ihm sonst Füße machen. Worauf der gute Mann geantwortet: "In aller Welt wird ein Geiftlicher zu den Gefangenen gelaffen, ihre Seele zu erbauen. Warum fährt man mich so hart an? - Ich spreche doch nichts im Geheimen, sondern mit heller Stimme und in vieler Leute Gegenwart zu den Gefangenen." Da hat ihn der Pförtner noch mit mehrerem Ungestüm beim Mantel ergriffen und hinweggetrieben. Darüber der Bastor sich herzlich betrübet und zulett gesprochen: "Das muß Gott geklaget sein, daß man hier so mit den Leuten verfährt" und zu den Gefangenen gerufen: "Seid getroft, meine Brüder! Wenn gleich die Welt unterginge und die Berge mitten ins Meer fanken, fo foll doch die Stadt Gottes fein luftig bleiben mit ihren Brünnlein, da die heiligen Wohnungen des Söchsten find." Mit weinenden Augen hörten's die Gefangenen, und der umstehenden Menge wurden die Tränen aus den Augen getrieben.

Siernächst murden die Gefangenen wieder in das vorige Gemach eingeschloffen. Als sie sich darüber beschwerten, daß sie allda kein Keuer und Nachtgeschirr haben könnten, darum sie lieber in dem Turm, als an diesem Ort sigen wollten, bekamen sie zur Antwort: "Ihr habt so laut gelesen und gesungen und dadurch die gnädige Herrschaft gestört." Dabei wohnt die Berrschaft auf dem Oberschloft so weit von dem Waschhaus auf dem Unterschloß, wo die Gefangenen saken, ent= fernt, daß die Herrichaft, selbst wenn sie vorsätzlich danach ausgehört hätte, schwerlich etwas davon würde haben vernehmen können. Schlieflich wurde den Gefangenen das Turmgefängnis wieder zu= gestanden, ihnen bei Strafe von 25 Goldgulden aber verboten, das Kenster zu öffnen, laut zu lesen oder zu singen. Sie würden sonst an einen noch schlimmeren Ort gebracht werden. Die Gefangenen hätten nicht gewußt, worin ihre angebliche Rebellion bestehen solle, wenn sie es nicht aus den Inquisitorialartikeln, über die sie von den zwei Räten der Berrschaft Dr. Bonrath aus Borcken und dem Amtmann Lochhausen eraminiert worden, hätten abnehmen können, daß nämlich die permeinte Rebellion darin bestände, daß sich die Gemeinde in ihren größten Nöten zu G. R. M. in Breugen gewandt hatte. Auf die Unklage, sie hätten in ihren Schriften die anädige Berrschaft schlechterdings nur die Frau Gräfin tituliert, entgegneten fie, fie verlangten folche Schriften zu sehen. Aus ihnen ließe sich erweisen, daß, so oft sie bei der gnädigen Herrschaft suppliziert, jederzeit der Titel ihrer anädigen Herrschaft "Regierende Frau Gräfin" usw. "Sochgräfliche Excelleng" beigegeben wäre. Wenn aber ihr Advokat S. Dr. Eichmann

für sie Suppliken versertigt, die zu Cleve übergeben werden sollten, und darin einsach die Frau Gräsin gesetht, so hätten sie zur Bezeugung ihres untertänigsten Respektes den Advokat wohl erinnert, ihrer gnäsdigen Herrschaft den üblichen Titel zu geben. Der habe aber geantwortet: "Solches geht euch nichts an, solches versteht ihr nicht. Ich muß den stilum curiae wissen. Es ist etwas ganz anderes, wenn ihr als Untertanen bei eurer gnädigen Herrschaft supplicando einkommt, und wieder ein anderes, wenn man bei S. R. M. oder Dero Regierung einkömmt. Ich nehme alles auf meine Berantwortung."

Schlieflich wurde den Gefangenen bedeutet, herunter in die Kanglei zu kommen. Dort fanden sie ihre porigen Examinatoren Dr. Bonrath und den Amtmann Lochhaufen gegenwärtig, die ihnen vortrugen, ein von Unparteiischen eingeholtes Urteil sollte ihnen verlesen werden. Als sie das Wort "Unparteiischen" hörten, mußten sie sich sehr mundern, daß ihnen die acta nicht verschloffen gezeigt, in ihrer Gegenwart erbrochen und das Urteil herausgenommen und publiziert worden. ja wie es möglich wäre, daß das Urteil selbst nicht einmal perpetschiert gewesen. Darauf wurde das Urteil verlesen: Weil die Gefangenen sich unterstanden hätten, der anädigen Berrichaft fo kurz nach Absterben des jungen Herrn Grafen (welches Kind noch kaum ein halbes Jahr alt gewesen) solche widrigen Briefschaften zu überreichen, wie auch sich nach Cleve zu einer fremden Serrschaft hinzuschlagen, daselbst zu klagen und fie ihrer gebührenden Obrigkeit mit Sintansekung alles untertänigen Respektes und Gehorsams über ihr Saupt zu ziehen, gleich fie denn in ihren Schriften der gnädigen Berrschaft ihren gebührenden Titel nicht gegeben, sondern sie nur schlechterdings Frau Gräfin genannt, als werden hiemit die beiden Gemeinsleute, die der Prafentation mit beigewohnt, jeder in 100, die zwei anderen Borsteher aber, weil sie nach Cleve gereift wären, einer in 200 und ber andere in 300 Goldgulden Brüchten fällig erklärt mit dem bedrohlichen Zusat, wofern fie diese Brüchten innerhalb von vierzehn Tagen nicht abführen würden, daß fie alsdann eine Summe von vierzehnhundert Goldgulden zahlen und überdies noch am Leibe gestraft werden follten.

Die Gefangenen, denen solches Urteil wie ein Donnerkeil ins Herzschlug, baten um eine Abschrift des Urteils zu ihrer Verantwortung und verlangten zu wissen, wer das Urteil abgefaßt hätte. Allein beides wurde ihnen verweigert. Obwohl der H. Dr. Bonrath, der das Urteil vorgelesen hatte, Miene machte, solches ihnen vorzuzeigen, zog er es doch wieder zurück. Dorauf baten die Gefangenen, sie izo loszulassen und ihnen ihre Berantwortung freizustellen. Aber wiederum vergebelich. Doch mußte der Amtmann Lochhausen nachgehends mit eigenem Munde bekennen, daß der Kat Dr. Bonrath solches Urteil gemacht, aber die Herrschaft selbst die Brüchte determiniert und quotisiert hätte. Der Dr. Bonrath hat es auch nicht verabreden können, als es ihm von

den preußischen Kommissaren den Geheimen Räten Freiherrn von Diepenbrück und Regierungsrat Rickert vorgehalten worden.

Die Gefangenen wurden folchem nach dann wieder in ihr Gefängnis gezogen, und durfte nach wie por kein Mensch ihnen nahen, Da es insonderheit sehr bedauerlich war, daß des einen Gefangenen Chefrau, die ein Haus voll kleiner Kinder hatte, ihre lang verzogene Reise nach Holland endlich vornehmen und vor ihrem Abbruch noch mit ihrem Chemann über ein und anderes notwendig sprechen mußte. bennoch nach langem Fleben und Bitten nur auf diese Beise bazu gelangen können. Es wurde die Frau in die Kanzlei gelaffen. Da mußte ihr gefangener Chemann auch hineinkommen, und fügte sich der Amtmann Lochhausen zu dem Manne und der Richter Huge zu der Frau, daß sie beide nicht zusammenkommen, sondern so weit von einander stehen und einander so laut zusprechen mußten, daß es ja von den Beistehenden gehört murde. Diese Frau hielt damals zwar um Relaxation ihres Chemannes desto emsiger an weil sie eine so weite Reise vorhätte, ihre kleinen Kinder allein im Sause bleiben und die Gärten bestellt werden müßten, welches ein unbeschreiblich betrübter Zustand märe, zumal meil sie sich mit dem Berkauf einiger Rleinigkeiten ernähreten, und also in ihrer und ihres Mannes Abwesenheit keiner vorhanden, der die Waren ausreichete. Aber es war da kein Erbarmen. Die Cheleute mußten unter vielen heißen Tränen von einander scheiden, der Mann ins Gefängnis hinein, die Frau ihre schwere Reise, ihre kleinen Kinder unversorgt lassend, antreten, Dieses betrübte Spektakul hätte ein steinernes Berg erweichen müssen. Auch der anderen Gefangenen Chefrauen fanden kein Gehör, obwohl sie schriftlich und mündlich inständig um Freilassung ihrer Männer anhielten.

Endlich, nachdem die vierzehn Tage nach der Bublikation des Urteils verflossen waren, baten die Gefangenen den Umtmann Lochhausen, für sie bei Ihro Hochgräflichen Excellenz sich zu verwenden. Sie stellten Ihm beweglich vor, daß sie in diesem betrübten Zustande nun in die neunte Woche gefangen geseffen, ihre Hauswesen gang in Rückgang geraten, damit der gnädigen Herrschaft so wenig wie ihnen gedient wäre. Der Amtmann riet ihnen, bei der gnädigen Berrschaft mit einer Supplikation einzukommen. Als fie eine folche Bittschrift aus ihrem Befängnis einreichten und ihren betrübten Zustand aufs nachdrücklichste vorbrachten, auch wenn sie unwissend etwas pecciert hätten, um gnädige Bergebung baten, wurden sie endlich ihres Gefängnisses entschlagen. Doch sollten die Brüchten vorbehalten bleiben, auch wurde gedroht, fofern fich einer wiederum unterstehen würde, in Cleve zu klagen, daß der ohne Gnade am Leibe gestraft würde. Damit hatte die 63tägige Haft in der bittersten Rälte und unter größtem Ungemach am 25. April 1709 ein Ende. Die Gefangenen bedankten fich für die gnädige Entlaffung und gingen nach Hause. Da sie ein jeder, so ihnen

begegnete, wegen ihrer fast unmenschlichen Gestalt mit Erstaunen ansah und viele, besonders Frau und Kinder, sie mit Freudentränen empfingen.

Während diefer Gefangenschaft war eine kath. Frau gestorben. zu deren Leichenbegängnis ein Lutherischer, der ausheimisch sich befand. mit eingeladen. Ob nun gleich zu Gemen nie erhört gewesen, daß ein Mitbürger, der schon einheimisch war, darum wäre gestraft worden, wenn er nicht mit zum Begräbnis gegangen, wurde doch dieser Ausheimische deshalb in 50 Goldgulden Brüchte geschlagen, so er auch wirklich bezahlen müffen, unangesehen dessen Frau der einladenden Totbitterin bei der Einladung bekannt gemacht, daß ihr Chemann nicht einheimisch wäre. Dies unerhörte Verfahren hat man nicht ergründen können. Man scheint den Arawohn geheat zu haben, dieser Mann hätte sich mit Vorsatz absentiert, damit er die Katholischen nicht dürfe helfen in Bossession zu setzen, wenn sie nun erst anfingen ihre Toten wider das Serkommen mit ihren Ceremonien auf dem luth. Rirchhof zu begraben. Die Frau des unschuldig gebrüchteten Mannes bat um Audienz bei der anädigen Herrschaft, allein ihr wurde die Antwort, wer sie so kühn mache, Audienz zu begehren. Die Rebellen soll= ten noch anders gestraft werden. Mitleidende Bergen hatten für die Gefangenen S. R. M. von Breuken um Silfe angerufen, auch unter dem 28. Februar ein Schreiben erhalten. Dies fandte die Regierung durch den Kanzleiboten Krebs direkt an Ihre Hochgräfliche Excellenz nach Gemen. Diefer Rangleibote konnte aber sein Schreiben nicht überreichen, von einem wurde er zum anderen verwiesen, bis er endlich den Amtmann Lochhaufen zum zweiten Male antraf. Diefer begegnete ihm sehr rüde, drohte mit Schlägen und Prügeln, riet ihm ab, das königliche Anschreiben zu übergeben. Es möchte ihm ergehen, wie jenem fürstlich münsterischen Boten, der das Schreiben, welches er übergeben sollte, hätte auffressen müssen.

#### 48 a. Gemeinde Gemen an die Gräfin Amalie Elijabeth.

Nachdem wir in der tröftlichen Hoffnung lebeten, Ihro Hochgräfl. Exc. würden sich die zwei untertänigen Suppliken und die sußfällige Abbitte nebst darin getaner Ofserte eines Präsents von Silberservis gnädigst haben gefallen lassen, ersahren wir heut zur Mittagszeit mit größter Bestürzung leider das Gegenteil, indem auf Ihro gnädigen Besehl Dero Amtmann H. Lochhausen durch den Gerichtsdiener Arnold Hase uns andeuten lassen, eine abermalige Erklärung zu tun wegen der uns angesagten unaufdringlichen Brüchten der 700 Goldgulden, widrigenfalls die Execution unsehlbar ergehen sollte. Als haben wir in dieser unserer höchsten Rot nochmals mit dieser unserer allersuntertänigsten fußfälligen Bitte unsere Zuflucht zu Ihro Hochgräfl. Exc. nehmen müssen, dieselbe nochmals fußfällig und slehendlichst anzurusen und zu bitten, Sie allergnädigst geruhen wollen, unsere Ers

klärung in hohen Gnaden zu erhören, und bitten, bei diesen elenden betrübten Zeiten uns, unsere Frauen und Kinder doch nicht gar speisslos zu machen, sondern als eine gnädige Landsmutter solche unaufbringliche Strafe zu übersehen und es bei der untertänigsten Ersklärung aus purer Gnade bewenden zu lassen. . . (August 1709)51).

### 49. Ravensberger Konfiftorium an den König.

E. R. M. haben vermöge allergnädigsten Reskriptes vom 17. September a. c. J. R. D. zu Pfalz aufs neu geführte Beschwerde wegen des anstößigen Pfalterbuchs und darin befindlichen Summarien Gelnecceri und Biti Diederichs an uns remittiert mit dem Befehl, was an der Sache und ob Dero dieserhalb ergangene Berordnung noch nicht ins Werk gerichtet sei, allergehorsamst zu berichten. Nun können wir E. R. M. pflichtmäßig versichern, daß sotanem Dero allergnädigstem Befehl vom 13. Januar 1711 nachgelebet worden, und streitet es wider die offenbare kundige Wahrheit, daß die Vor= und Ablesung dieser Summarien und der wider den römischen Bapst und seine kath. Glaubensgenoffen darin enthaltenen Ausdrücke jemals daselbst her= gebracht und von den Evangelischen jemals geschehen oder den kath. Rapitularinnen, wenn sie die Ordnung erreichet, angemutet worden, inmaßen diese Summarien, obschon der quäftionierte Pfalter über 40 und mehr Jahre erinnerlich auf dem Chor gebrauchet, niemals, außer was die von Reuschenberger ausgeklaubet, angemerkt oder zur Quäftition gekommen, sonsten man felbige, weil es sich bei zweierlei Religionen auf dem Chor nicht schickt, eher abzustellen nicht würde ermangelt haben. Woraus denn auch gleich erhellet, wie fehr irrig angegeben worden, als wenn ich, von dem Busche, durch angemaßte Approbation des angegebenen Herkommens und unerfindlicher Stifts=

Das Bittschreiben hatte keinen Erfolg. Johann und Gerhard Wewer, Berndt und Gerhard Tüchter schreiben deshalb von neuem: "Mit betrübten Augen müssen wir sehen, daß Ihro Hochgräfl. Exc. durch Dero Gerichtsschöffenrichter Huge unsere Früchte, von denen wir mit unseren unmündigen Kindern in diesen höchstbeschwerlichen teuren Zeiten Lebensunterhalt zu haben vermeinten, nicht allein arrestieren, sondern auch darauf von den Gerichtsschöffen die Früchte samt den Ländereien und Gründen schäen lassen mit der Andeutung, daß wir uns innerhalb dreier Tage wegen der Brüchten einsinden und bezahlen sollten, widrigenfalls dieselben uns entzogen werden wollten. Die höchste Not dringt uns, in tiesster Submission unsere Bitte nochmals zu wiederholen." Eleve, den 23. Sept., schreibt deshalb auch die Regierung an die Gräfin: "Hiesiger luth. Synodus hat sich überaus kläglich gemeldet", zugleich empsiehlt sie dem König in Berlin, etwa 50 Mann nach Gemen zu schiehen.

statuten daran teilgenommen haben sollte. Es wird vielmehr die von Reuschenberger selbst mir das Zeugnis geben müffen, daß, sobald fie das anstößige Pfalterbuch und darin diese Summarien mir persönlich gezeigt und zu verlesen gegeben, ich sofort ein Miffallen darob bezeuget, den Pfalter, so sie mit anherogebracht und zur Restitution aufs Chor wieder mitgenommen, darauf sofort nebst einem alten gleichen Inhalts auf dem Chor viele Jahre her gebrauchten abholen und einen anderen Pfalter, darinnen fich dergleichen Summarien nicht befinden, wieder hingeschicket, welchen letteren aber die von Reuschenberger laut des Stiftsamtmannes beigehenden Berichts52) mit nach Duffeldorf genommen und wird anstatt dessen anjeto die Bibel gebrauchet, darin nichts Personelles oder Anstökiges zu finden. Es ist auch die aufs neue geschehene falsche Relation desto offenbarer, weil E. R. M. so gar den kath. Kanonessen zu Schildesche vergönnet, ihren Chorgesang und die horas nicht in gemeldter ev. Stiftskirche wider voriges altes Herkommen, sondern in ihrer eigenen Kapelle zu halten und die von der Affeburg selbiges wirklich tut.

Bleichwie nun diese Klagen gang unfundiert und viel mehr am Tage, daß, da J. Rurf. D. zu Pfalz der Ratholischen in allen ihren Rlagen sich eifrigst annehmen, ihnen einige Zeit hero mehr als ben Evangelischen zu dieser nicht geringen Präjudiz favorisiert worden, so muß uns billig desto mehr befremden, wie bennoch einige fried= häffige Gemüter desfalls ungegründete Beschwerden zu führen, dergl. offenbare unwahre Dinge J. R. D. zu Pfalz vorzutragen und die Abschaffung dieses Bfalterbuches und Bestrafung des Berlegers zu suchen, sich nicht erröten in mehrer Erwägung, diese Edition über ein saeculum überall an protestierenden Orten befindlich und eingeführt, auch ja bekannt, mit welchen herben epithetis die kath. Skribenten unfere Religion und deren Zugetane belegen und unfere Priefter angreifen, der Papst auch den Religions= und westfälischen Frieden mit zu approbieren fich wohl niemals bequemen wird und fich also billig nicht sollte befremden laffen, daß unfere Beiftlichen beffen mehr als türkische Verfolgung apprehendieren und den Allerhöchsten um

<sup>52)</sup> Schilbesche, den 21. Okt. 1712 Amtmann Bierwehrt an von Busch: "Auf E. E. vier Fragen dienet zur untertänigen Antwort, und zwar auf die erste, so wird anseho gar kein Psalterbuch auf dem Chor gebrauchet, sondern die Frau Küsterin hat eine Bibel darauf getan, woraus gelesen wird. Zum anderen haben ja Jhre Erc. das alte Psalterbuch, worin die anstößigen Summarien waren, damals behalten und anstatt dessen ein neues Psalterbuch aufs Chor geschenket, welches aber Frl. von Reuschenberger mit nach Düsseldorf genommen. Drittens sein vor diesem die Summarien so wenig von den Evangelischen als Katholischen verlesen, weniger viertens diesen jemals angemutet worden."

Schutz anzurusen bewogen werden. Es gereicht uns daher zu nicht geringer Konsolation, daß E. K. M. in Dero Antwortschreiben an Kurpfalz dieses alles sehr gründlich und in nachdrücklichen terminis ansgesührt, und leben wir des untertänissen Bertrauens, J. K. D. zu Pfalz werden dadurch zu milderen Gedanken bewogen werden und die in dem Schreiben wider uns gesuchte Ahndung die empfinden lassen, welche dergl. unwahre Dinge vorzubringen und unter Dero hoher Autorität dahin zu schreiben sich nicht entsehen. Bieleseld, den 2. Oktober 1712. Zu dem Kavensbergischen Konsistorio verordnete Käte und Deputierte. Clamor von dem Busch, Joh. Christoph Koltenius, Herm. Adolf Pott, Theophilus Fuhrmann.

## 50. Joh. Bernh. Schriver an den Inspektor.

Em. Bohlehrm. muß mit sonderlicher Empfindung und Behmut berichten, was am 29. Oktober bei einem am Gummersbachschen Saufe vorgehabten Taufakte vor betrübte und der gangen Gemenschen Bemeine ärgerliche Erzesse vorgegangen. Ich wurde von des neugebores nen Töchterleins Mutter, die unseres Glaubens, ersucht, ihr Kind zu taufen, geftalt nach den Chepakten ihr Mann, fo kath. Religion, zu= gestanden, daß die Rinder der Mutter folgen follten, welche fie ihm auch in meiner Gegenwart vorhielt. Allein er wollte solches durchaus nicht zugeben mit dem Borwand, er wäre des Kindes Bater und wolle es von seinem Geistlichen53) getauft haben. Als ich auf beständiges Anhalten der Mutter das Kind dennoch taufen wollte, wurde mir folches erstlich von der Obrigkeit verboten. Weil aber in Glaubensund Gemiffenssachen Gott mehr zu gehorchen, denn den Menschen, würde ich doch das Berlangen der Mutter erfüllt haben, wenn nicht die Obrigheit kurg darauf mit Gewehr und Waffen ins Saus gefallen und das Kind der erft vor anderthalben Tag ins Kindbett gekommenen und bei dieser Gewalttat gang bestürzt aus dem Wochenbette in die Rüche gelaufenen und in Ohnmacht niedergefallenen Mutter mit grofer Bewegung der Angehörigen aus den Armen wegreißen und vom kath. Geiftlichen taufen lassen. Ich kann nicht genug melden, was dieses ein elendes Spektakul gewesen, besonders da die in Ohnmacht gefallene Frau, nachdem sie ein wenig wieder zu Kräften kommen, dem entrissenen Kinde nach der Gasse nachgeeilt und daselbst aufs neue zur Bestürzung vieler zusammengelaufener Leute wieder in Ohnmacht gefallen, welche, als sie ins Haus geschleppt, ferner kontinuiert, daß

<sup>53)</sup> Im Jahre 1708 hatte ein Observatenmönch aus Dorsten zuerst außerhalb des Schlosses in Gemen katholischen Gottesdienst zu halten begonnen, alsbald auch in Mischehen das friedliche Einvernehmen gestört. Dazu forderte er das Recht, auf dem lutherischen Kirchhof die Katholiken mit den römischen Ceremonien zu beerdigen.

man befürchten müffen, sie möchte gar unter den Händen sterben. Ich hoffe sestiglich, die weltgepriesene Gerechtigkeit unseres allers gnädigsten Königs und Landesvaters werde solche erschreckliche Gewalttätigkeit nicht ungeahndet lassen<sup>54</sup>), sondern dieser so herzlich nach Ruhe seufzenden Gemeine vollkommene Ruhe verschaffen . . . Gahlen, den 31. Oktober 1712.

## 51. Joh. Lazarus Lederer55) an seine Gemeine.

In unserem Jesu herzlich geliebte Freunde! Nachdem ich dieses Amt hier schon in die vier Jahre verwaltet und den Wandel meiner Zuhörer genau betrachtet, habe ich wahrgenommen, daß sie, anstatt aus meinen Predigten und Vorstellungen einigen Nuhen zu ziehen, allezeit schlimmer wurden und auf keinerlei Weise von ihren alten Sünden und bösen Gewohnheiten abstunden, welches mich auch glauben machte, daß der gar geringe Nuh meiner Zuhörer vielleicht an mir und meiner Untüchtigkeit liege, und zweiselte, ob ich mich etwa nicht selber wider den Willen Gottes in dies Amt eingedrängt. Auf diese Weise und Gedanken entschloß ich mich schon vor langer Zeit, aus Furcht, es möchte wegen des Verlustes dieser Seelen vor Gott schwere

<sup>54)</sup> Am 8. Januar 1711 war bereits ein preußisches Kommando unter einem Fähnrich in Gemen eingerückt, hatte aber nur vorübergehend den Trot der Gräfin Charlotte Amalie gebrochen.

<sup>55)</sup> Ein Schreiben des Pietisten Lederer bei Wotschke, Bur Geschichte des westfälischen Pietismus, Jahrbuch 1933 S. 101. Lederers Stellung in Gemen war sehr schwierig geworden. Er hatte die Gräfin wider sich, die auf alle seine Einkünfte die Sand legte, aber auch einen großen Teil seiner Gemeinde, die von seinem pietistischen Wesen nichts wissen wollte. So hatte er zu klagen: "Die vier Jahre meines Amtes in Bemen habe ich alle meine Habe zusetzen und mit meiner Frau und armen Kindern darben muffen, dazu werde von einem meiner eigenen Zuhörer Joh. Wever und seinem Anhange schon übers Jahr aufs aller empfindlichfte in meiner Seele und Gemüt angegriffen, indem er nicht nur aller von mir zu gemeinem Beften vorgeschlagenen guten Ordnungen sich allemal aufs boshaftigste widersethet, mich aller Orten verkegert und meine auf den Geift und wahres innerliches Christentum dringende Lehre vor neu und irrig ausruft, ja gar die von Alters her gewöhnliche Konfistorialwahl und höchstnötige Kirchenrechnung schon über zwei Jahre hindert, sondern auch die, so solche zu tun bereitwillig, davon abhält. Da die Gräfin erklärt, die Gemeinde wieder in Ruhe zu lassen, wenn ich quittiere, habe ich aus Liebe zu meiner Gemeinde Frieden und in Sinblick auf die Resolution S. R. M. vom 21. Juli 1712, versett zu werden, am 9. April resigniert."

Rechenschaft von mir gefordert werden, das Amt niederzulegen<sup>56</sup>). Aber je mehr ich an dieses Borhaben gedachte, je mehr Gegenstand ich bei mir fand fürchtend, daß man (angesehen dieses eine ungewöhnliche Sache und Beginnen) meiner aller Orten spotten und läftern werde und noch dazu in dem Gemüte anderer Beiftlichen, auch aller Menschen ich für einen zum Bredigen untüchtigen Mann gehalten werden möchte, anderer ungähliger vieler äußerlicher als innerlicher Widerreden und Anfechtungen zu geschweigen. Habe nun endlich doch überwunden (um mich von der Unruhe in meiner Seele deswegen zu befreien), und um alle von der Bernunft mir gemachte Ueberlegung nebst allem, was man darüber zu sagen haben würde, unter den Behorsam Jesu zu treten, beschloft ich absolut, dieses mein Amt nunmehr zu quittieren, auch ohne zuvor gegen jemanden etwas davon zu gedenken, diesen Sonntag meine letzte Predigt zu tun und aus dem Text Joh. 20, 19 ff. von meiner Gemeinde Abschied zu nehmen. Weil aber gestern vernommen, daß das Konsistorium nebst noch einigen Männern aus der Gemeinde sich mit mir nach der Kinderlehre an diesem Kirchenort versammeln werde, so habe (damit es nicht sogleich unseren äußerlichen Feinden bekannt werde) folches bis hierher anstehen und durch dieses Schreiben meine völlige Resolution ihnen wollen kund werden laffen, damit Sie, liebste Zuhörer, nach Ihrem Gutfinden sich um einen anderen Prediger bewerben möchten. Bis dahin will ich Ihnen gern von ganger Seele mit Predigten und anderen Liebesdiensten aus ber Fülle Jefu nach ber Ueberzeugung meines Bergens, um jo viel mehr der h. Geift mitteilen wird, auch mit But und Blut, wie bishero geschehen, dienen. Nur bitte ich, daß man mich künftighin nicht

<sup>56)</sup> Die vom Könige für Gemen ernannten Kommiffare Graf Lottum und Motfeld an den Herrscher aus Cleve: "Wir haben mit hiefigem luth. Inspektor Kaifer wegen Bersetzung des M. Lederer gesprochen, aber von ihm gehört, daß pro nune in diefen Landen, keine Stelle offen, in futurum auch wenig Hoffnung sei, ihn hier unterzubringen, indem hiefigen Gemeinden die freie Predigtwahl durchgehends gelaffen. diese aber aus gewissen ihm beiwohnenden Urfachen schwerlich auf ihn fallen werden. Lederer hat fich zwar vernehmen laffen, wie er eben so sehr keine Pfarre verlange, sondern vorhabens märe, sein Brot unter Gottes Hilfe durch andere Mittel und Wege zu suchen, weil aber folche Rede unferes Ermeffens für eine Wirkung etwaiger Rlein= mütigkeit zu halten, indem er zu Gemen nicht gelitten werden will, wenig Aussicht auch hat, anderwärts unterzukommen, bitten wir, ihm in bortigen Ländern oder bei diefem oder jenem Regimente eine Stelle anzuweisen." Er kam dann nach Minden. Borber hatte er ein Amt in Thomsdorf (Brandenburg) bekleidet. Bei der Gräfin in Gemen mar er sofort in Ungnade gefallen, weil er sich weigerte, einen ihm von ihr vorgelegten, die Rechte der Gemeinde beeinträchtigenden Revers zu unterschreiben.

mit Administrierung der Sakramente in meinem Gemüt beunruhige, denn ich solches, wie bisher geschehen, künftig in Ewigkeit nicht mehr tun kann. Die Ursachen sind Gott und mir bewußt, dem allein ich Rechenschaft zu geben verbunden bin. Uebrigens stelle ich Ihnen frei, dieses mein Schreiben und endliche Resolution im Beheim zu halten. wenn Sie wollen und wie Sie es für aut finden werden. Es mag mir hierüber mit den Meinen geben, wie es mein Gott in Jesu über uns beschloffen hat, wünsche nur in herzlicher Aufrichtigkeit, daß sich Gott nach seiner unendlichen Liebe über sie alle erbarmen, aus dem Reiche der höllischen Inrannen erretten und in die Freiheit seiner Rinder durch Jesum nebst unseren Widerwärtigen versegen und bekehren, auch uns allesamt und sonders gerecht, heilig und selig machen wolle in der Kraft der Leiden Jesu und seiner Auferstehung und Herrlichkeit. Amen. Uebrigens aber verbleibe ich allerseits meiner herzlich geliebten Ruhörer treu perbundenster Borbitter zu Gott

Gemen, den 8. April 1714.

M. Joh. Lazarus Lederer.

### 52. Gemeinde Gemen an den Rönig.

E. R. M. haben an Dero Generalfeldmarschall Grafen von Lottum und Juftigrat Motfeld unterm 5. November a. p. nochmalen befohlen, die ihnen aufgetragene und folang bis daher verschobene Rommission gehörig und fordersamst fortzuseken, auch dergestalt zu beschleunigen, daß die Gemeine einmal zur Ruhe gebracht werde. Der allergnädigste Befehl ift darauf am 30. eiusdem präsentieret, wir sind zwar auch seither dann immer mit guter Antwort mündlich vertröftet, es solle nunmehr der Bericht samt Gutachten fordersamst abgestattet merden, fo viel wir aber vernehmen können, ift dennoch davon bis hierzu nichts geworden, ob wir gleich zu verschiedenen Malen mündlich und schriftlich inständigst darüber angehalten. Allergnädigster König und Herr! Wann es aber mit keiner Feder zu beschreiben, wie sehr unfere Not und Drangfale, die wir von den Papisten leiden müffen, durch diese Berzögerung von Tag zu Tag zunehmen, auch uns in gar wenig Zeit das Baraus machen werden, wenn nicht Gott vom Simmel durch E. R. M. uns bald Errettung (worauf wir nun fo lange Zeit hero mit ftarker Zuversicht vertraut) widerfahren laffen, als gereichet an E. R. M. unfere unablässige fußfällige Bitte, um der Liebe Chrifti willen allergnädigst geruhen zu wollen, wohlgedachten Kommiffariis, mit allem Nachdruck zu befehlen, daß der schon manchmal geforderte Bericht samt Butachten abgestattet werde . . . Wesel, den 8. Februar 171557).

<sup>57)</sup> Cleve, den 4. Juli 1715, verwenden sich Inspektor, Senioren, Pastoren und sämtliche Prediger des luth. Ministeriums im Herzogtum Cleve beim Könige für die armen Gemener, denen die Gräfin weder die freie Predigerwahl gestatte noch die seit einigen Jahren eingezosgenen Kirchens und Armengelder herausgebe.

## 53. Gemeinde Gemen an die Rommiffare58).

Unser Elend ist viel größer, als es sich beschreiben lässet, wird auch täglich noch vergrößert und ein Spott aus uns gemacht, wenn wir einer Silfe uns getrösten wollen, ob wir nicht dereinst zur Berzweiflung gesbracht und mit Hinterlassung des Unserigen uns zu verlausen möchten gezwungen werden. Ew. Exc. und Ew. Hochedelgeb. werden demnach wegen dieser Gemeinde untertänig und inständig um Gottes willen gebeten, Sie gnädig und großgünstig geruhen wollen, die allergnädigste königl. Kommission vom 4. Okt. nächsthin zur fördersamsten Wirklichskeit zu dirigieren. (Herbst 1715.)

# 54. Gemeinde Gemen an die Rommiffare.

Gestern am Grünen Donnerstage, so der 9. April war, zur Rachmittagsstunde wurden unsere Kirchenvorsteher und Provisoren durch den Gerichtsboten in die Kanglei befohlen. Als fie da erschienen, wurde ihnen von dem S. Amtmann Lochhausen im Beisein des Richters Huge und des Fiskalen Beingarten aus Befehl der gnädigen Serrschaft unvermutlich einer namens Johann Bieffels zum Prediger vorgestellt und bei hoher Ungnade und arbitrarer Strafe anbefohlen, ihn und niemanden anders vor einen Prediger anzuerkennen. Die Borfteher aber gaben mit allem gebührenden Refpekt zu erkennen, daß folches wider das Recht und Berkommen der Gemeinde streite, maßen felbige ja von uralters her die Wahl eines Paftors gehabt, wie folches genugfam ermiefen und von der Gemeinde nebit dem älteften S. Brediger aus dem Clevischen Ministerio eidlich vor den königl. Herren Rommiffaren bargetan. Baten auch, daß man fie babei belaffen möchte oder wenigstens dieses bis zum Austrag der Sachen auszustellen (wie solches auch, daß keine Berwirrung vorgenommen werde, von 3. K. Maj. in Preußen allergnädigst an unsere Herrschaft reskribieret), wo anders das Gewissen der Gemeine nicht follte beschwert und gekränket werden. Sierauf mußten mit obgemeldeten Beamten, dem Fiskal und dem Bieffels die Borfteber in die Rirche geben, mo benn von ihnen dem Wieffels die Kanzel und der Altar angewiesen wurde und das,

<sup>58)</sup> Die Gräfin wußte durch allerhand Kniffe die Arbeit der Kommissare hinzuziehen. In langen mündlichen Berhandlungen versprach sie manches, lehnte aber schließlich die Unterzeichnung eines Protokolls ab. Protokolle, die sie unterschrieben hatte, sieß sie sich noch einmal senden. Und da man die Unvorsichtigkeit beging, die Originale zu schicken, gab sie sie nicht wieder zurück. Justizrat Wohseld: "Meines Orts gestehe ich ganz gerne, mich in solche conduite nicht sinden zu können."

was in der Kanzlei passiert, wiederholt mit dem ferneren Besehl, bei hoher Ungnade und arbitrarer Strase niemanden anders die Kanzel betreten zu lassen, noch einen anderen vor einen Prediger zu erkennen als obgenannten Wiessels.

Während dessen kamen viel Katholische, in specie der Pater in die Kirche, worüber als auch über dieses Berfahren die Borsteher dersgestalt bestürzet, daß sie fast kein Wort sprechen konnten, als mit wenigem ihr Boriges wiederholten, und daß sie dieses zwar mit ansehen und anhören müßten, aber solches nimmer mehr, weil dieses wider ihr Recht und Herkommen stritte, annehmen könnten, auch schließlich baten, ihre Gewissen nicht so zu kränken, sondern bei den alten Rechten zu lassen. Wie nun aus diesem genugsam zu ersehen, daß die arme und mit ihrer Wohlsahrt sast in agonia liegende Gemeine weder zu ihrem Rechte, noch zu dem, was ihr von Tag zu Tag entzogen, bei solchem Bersahren wird kommen können, so gelanget demnach an Ew. Hochgräfl. Exc. und Ew. Hochedelgeb. dieser im Elend liegenden und sast von allen Menschen verlassenen Gemeinde untertänigste und wehsmütigste Vitte, dieses in Dero Berichte an J. K. M. mit vorzustellen . . . Wesel, den 11. April 1716<sup>59</sup>).

### 55. Der König an den Geh. Rat von Pringen.

Euch ist vorhin bekannt, wasgestalt wir den Prediger zu Hattingen Kortum bereits kassiert und einen anderen an dessen Platz ernannt

<sup>59)</sup> Cleve, den 13. Mai 1716 schreiben an die beiden Kommissare, auch die beiden luth. Rlaffen zu Befel und Dinslaken: "Jest scheints, ob habe man der Gemeinde den letten Stof zur Berzweiflung und jum Garaus geben wollen. Den Joh. Bieffels können fie vor ihren Brediger und Seelenhirten nicht anerkennen, weil er nach Borschrift des h. Evangelii Johannis am zehnten Kapitel zur rechten Tur in den Schafftall nicht eingegangen. Der Wieffels aber unterläffet nicht, fich in den Schafftall der Rirche hinzuftellen. Darum fliehen die armen Schafe vor einem folchen Sirten von der Kirche hinmeg. Reiner darf zu ihm für Gewiffensangst hineinkommen. Und also wird diese vom ersten Anfang der Reformation bis hiehin durch Gottes Enade noch erhaltene arme Herde ach leider! gänglich gerrüttet, verwirret und gerftreuet. Stirbt einer, er muß mit unbereitetem Bergen ohne Prediger von hinnen scheiden! Wird einer geboren, so ist kein Prediger da, und darf keiner dahin kommen, um zu taufen! Die nach dem h. Wort Gottes und dem h. Abendmahl hungern und dürsten, müffen in ihrer Ohnmacht ersticken und ift keine Silfe vorhanden."

haben. Wie nun gleichermaßen der Prediger Mahler<sup>60</sup>) zu Derne von uns kassiert worden, an dessen Platz wir den Feldprediger Stillischen Regiments hinwieder bestellt wissen wollen, als habt Ihr die Bokation auf diesen Letzteren aussertigen zu lassen und sollen die zwei vorsbenannten kassierten Prediger annoch dis zur weiteren Berordnung im Bersall sitzen bleiben. Weil übrigens der Prediger und Inspektor Emminghausen zu Hagen ein alter, abgelebter Mann von 83 Jahren und anseho meist bettlägerig ist<sup>61</sup>), haben wir ihm den Feldprediger des Lübenschen Regiments adjungieret und ist dieser zugleich mit zureichender Instruktion als Inspektor zu versehen, wie bei den Konsventen sich zu verhalten, und daß so wenig er selbst weltliche Sachen sorthin traktieren, noch auch die Prediger unter seiner Inspektion sich drein mengen sollen. Sind Euch übrigens mit Knaden gewogen. Berlin, den 12. Dezember 1720.

# 56. Gemeinde Rüggeberg an den König.

E. R. Maj. müssen wir getreuste Untertanen zu Rüggeberg klagend zu erkennen geben, wie daß wir aus Erlaubnis unserer Prediger zu Schwelm ein Schulhaus und oben darauf ein großes Gemach gebaut haben, da wir unsere Nachmittagsandacht und Kinderlehre durch einen süchtigen Kandidaten ministerii auf unsere Kosten verrichten lassen, uns und unsere Kinder in der Erkenntnis des wahren sebendigen Gottes zu unterrichten. Run aber wollen die Prediger in Schwelm uns eine solche Seelen erbauende Freiheit nicht ferner vergönnen<sup>62</sup>).

<sup>60)</sup> Bergl. Wotschke in den Monatshesten für Rhein. Kirchengesch. XX, S. 250. Der König unter dem 27. Mai 1715 an die Elever Regierung: "Der Prediger zu Lünen Petrus Mahler hat in einem Memorial einige Vorschläge getan, wie in unseren dortigen Landen die Manufakturen eingerichtet und dem Armenwesen dadurch geholsen werden könne. Ihr habt nun den Supplikanten über sein Vorhaben umständlich zu vernehmen und alsdann Euren Bericht abzustatten, auch Euer Gutsachten beizusügen, ob und in wie weit seine Vorschläge praktikabel seien."

<sup>61) 1721</sup> wurde Thom. Balth. Davidis in Unna Inspektor.

<sup>62)</sup> Schwelm, den 29. August 1724, wenden die Pastoren Moll und Karthaus mit den Kirchenältesten ein, daß nach der Kirchenordnung von 1687 Kanon 89 und 90 Kirchspielsschulen nicht anders als mit Konsens und Borwissen der Prediger und des Konsistorii gebaut, desgleichen die Schulmeister an ihnen auf keine andere Beise bestellt werden sollen. Die Prediger hätten zuerst die Erlaubnis gegeben, einen Kandidaten zu berusen. Nun hätten die Küggeberger aber zum zweiten Male, ohne sie begrüßt zu haben, einen Schulmeister angenommen, der wegen bösen Lebens die Gemeine sehr geärgert und endlich insalutato hospite davongegangen und schlechten Ruf hinterlassen.

Da wir über drittehalb Stunden von der Stadt entfernt find, daß die schwachen alten Leute und Kinder den weiten Kirchweg unmöglich gehen können, sonderlich zur strengen Winterszeit, da wir den Schnee anderthalb Stunden Wegs mit großen Roften aus dem Bege räumen muffen, um unfere Toten auf den schwelmischen Kirchhof zu bringen, wenn Kranke zu besuchen, Kinder zu taufen sind, müssen wir oftmals die Brediger aus dem bergischen Lande mit schweren Kosten holen laffen, daß sie mit den h. Sakramenten versehen werden. Denn die ganze lutherische Gemeine allhie bestehet mehr denn in 1200 Kommuni= kanten, so nur von zwei Predigern müffen bedient werden, und ift die Gemeine in die fünf Stunden weit und breit. Bu dem fo wollen wir gern wie vorhin von den Predigern zu Schwelm mit Taufe und Abend= mahl uns bedienen laffen, auch unfere Toten dahin begraben, wenn wir nur allein des Sonntags und andere Buß- und Keiertage das Evangelium und des Nachmittags den Katechismus durch einen tüch= tigen Kandidaten wie vorhin mögen erklärt haben, damit wir nicht Schaden nehmen an unserer Seele. Als gelanget unser untertänigstes. fußfällig tränendes Bitten und Flehen an E. R. M., E. R. M. geruhen uns zu begnadigen, daß wir auf unsere eigenen Roften einen tüchtigen Kandidaten mögen berufen und felbst unterhalten, der uns des Morgens das Evangelium und des Nachmittags den Katechismus erkläre und unfere Rinder im Chriftentum, Lefen, Schreiben und Rechenkunft unterrichte. Joh. Peter Bellenbeck, Beinr. Bilhelm zu Gilinghaufen, Ewer Hardt Hülsenbeck, Joh. Gellinghausen. Franz Dacke. Kaspar zu Rüggeberg. Beter Andres zu Rüggeberg. Jakob zu Rüggeberg. Joh. Beinrich. Joh. Sülfebeck. Joh. Sefterberg.

# 57. Das Goefter Minifterium an den König.

E. K. M. stattet zusorderst Dero gehorsamtes ev. Ministerium in und außer der Stadt Soest alleruntertänigsten Dank ab für die zu Konservasion E. K. M. getreuer ev. Untertanen, und daß selbige oder ihre Kinder von den reichen kath. Klöstern und denen vom Abel unter allerhand Prätert von den Bauernhösen nicht verstoßen werden sollen, an die Regierung zu Cleve unterm 1. Dez. a. p. erlassene Berordnung<sup>63</sup>). Gleichwie aber solche Berordnung in specie des anjezo vorseienden Falls nicht meldet, da der Administrator des reichen adligen kath. Hauses Behlen, der Kanonikus Heumann, einen alten in hiesiger Botmäßigkeit gelegenen ev. Colonum Aschoff genannt, dessen keils auch verschiedentliche Komminationen dahin beredet, daß er seinen erwachsenen ev. Sohn, so in E. K. M. Kriegsdiensten stehet, um den ihn vom Bater toties quoties versprochenen Hof zu bringen und des

<sup>63)</sup> Bergl. Rothert, Kirchengeschichte der Grafschaft Mark, S. 480 f.

Canonici aus dem Münsterschen Büruge kath. Köchin Maria Groendes zu ehelichen, willens ist, also hat die Clevische Regierung solche E. K. M. generale Berordnung auf solchen casum nicht gedeutet, sondern abermal an den Magistrat reskribiert, daß binnen acht Tagen die Berstügung machen solle, daß dieser ev. alte Colonus mit der kath. Köchin von dem Pastore loei proklamiert und darauf kopuliert werde, und zwar dieses alles bei Pöne von 25. Gg.

Allergnädigster König und Herr! Ein ev. Ministerium will zwar nicht untersuchen, ob solche Ehen unter Evangelischen und Katholischen unzulässig sein oder nicht, sondern hält in aller Untertänigkeit davor, daß die Intention, so die reichen kath. Klöster auch die adligen Häuser bei Stiftung solcher Ehen hegen, wider E. R. M. allergnädigste Willens= meinung streitet, folglich höchst strafbar sei, sintemalen dieselbe durch solche Braktiken por und nach ihre Sofe, deren fie in der Soestischen Botmäßigkeit eine große Menge besitzen, erstlich halb, hernach gang mit kath. Colonis besetzen. Denn wenn sie auf ihren Sofen gleich in praesenti casu einen alten Witwer haben, muß derfelbe ein junges kath. Beibemensch heiraten, die dann gemeiniglich den alten ev. Colonum überlebt und hernach mit einem kath. Bauernkerl fich verehelicht, und sodann haben die Klöster, was fie beabsichtigen. Und ein gleiches unternehmen sie, wenn sie eine alte Witwe, so der ev. Religion zugefan, auf einem ihrer Sofe haben. Die muß einen jungen kath. Kerl zur Che nehmen, fo hernach, wenn die alte ev. Frau verstorben, eine Ratholische heiratet. Solcher Gestalt also werden die Höfe, so jederzeit von Evangelischen bewohnt worden, anfänglich halb, nachgehends ganz mit kath. Leuten besetzt, die ev. Vorkinder hingegen davon vertrieben. Diese verfallen sodann bismeilen aus Unwillen dahin, daß sie sich in dem benachbarten Kölnischen zu verheiraten suchen. Wollen fie aber daselbst in Ruhe leben, muffen fie ihre ev. Religion abschwören und sich zur katholischen bekennen. Dieses nun heißet ja wohl recht, die Evangelischen vertreiben und die Katholischen vermehren. Und wo die kath. Klöster und adligen Säuser mit solchen ihren Braktiken ungehindert fortfahren dürfen, werden in kurzen Jahren mehr als zwei Drittel Teile der Bauernhöfe in der Soeftischen Botmäßigkeit mit lauter Katholischen besetzt werden. Von diesen höchststrafbaren Praktiken der Ratholischen einige specialia.

Allein in dem Kirchspiel Welver sind bei Menschengedenken praeter propter binnen 30 bis 40 Jahren schon 19 vollständige ja der besten Bauernhöse, so vor diesem allesamt von lauter ev. Colonis bewohnt worden, durch vorgedachte Praktiken von dem Kloster Welver und anderen Katholischen mit ihrer Religion zugetanen Colonis besetet, so daß sich anjeho in diesem kleinen Kirchspiel schon über 150 kath. Seelen besinden, so die von dem Kloster Welver nahe an der ev. Kirche neu erbaute große kath. Kirche besuchen. Hierbei hat sich auch vorm Jahre zugetragen, daß in dem Kirchspiel Welver eine Witwe, die

Meyersche, auf dem Steinwerkshofe ihrem ev. vorm Jahre verstor= benen Chemann zwar angelobet, nach seinem Tode wieder einen Lutherischen zu heiraten. Allein als es zum Werk kommen sollen, haben viele luth. Prätendenten zurückstehen und die Witme einen fremden kath. Menschen heiraten müffen. Ja, es bleibt hierbei nicht. Es werden auch por jeko gar die Borkinder, so sich bereits zur en. Religion bekannt gehabt, zur katholischen verleitet. Indem nun dies also in dem Dorf Welver gelungen, wollen die kath. Klöster und in specie der aus dem Münsterlande bürtige Administrator des Hauses Wehlen, Canonicus Seumann, ein Gleiches in dem Dorf Borgeln anjeko praktizieren. Es ist ihm auch bereits gelungen, in dem fogenannten Sudwinkel vier der schönsten Bauernhöfe mit kath. Leuten. da vor diesem Evangelische darauf gewohnet, zu besetzen. Es fährt dieser kath. Administrator fort und hat vor wenigen Jahren auf einen anderen ev. Hof im Rirchfpiel Borgeln, der Cordtshof genannt. eine kath. Frau gebracht, und aniko will er auf den unmittelbar daran gelegenen Aschoffshof, so gleichfalls jederzeit von Evangelischen bewohnt worden, seine kath, Röchin, die Marie Groendes bringen und den alten ev. Colonum Aschoff damit verkupplen und des Aschoffs schon erwachsenen und in E. R. M. Rriegsdiensten unter dem Schlewitschen Regimente stehenden Sohn so um den Hof bringen. Dabei hat der alte Aschoff seiner Frau auf ihrem Sterbebette versprochen, sich nicht wieder auf dem Hofe zu verheiraten, sondern ihn seinem er= wachsenen Sohne zu überlassen, solches auch coram protocollo ge= standen und gern abzustehn versprochen, aber um der Wehler willen nicht dürfe. Wenn nun dem Canonico Heumann auch dieses gelingt, hat derselbe damit fortzufahren sich öffenlich verlauten lassen, daß er nämlich in dem zur Borgelnschen Gemeine gehörigen Dorfe Berwicke die Mühle, dem Saufe Behlen zugehörig, wenn des jegigen ev. Müllers Jahre vorbei sein murden, mit einem kath. Müller besetzen und den Evangelischen daraus vertreiben und sobald ihm nur möglich, den Anapwirtshof und andere Sofe im Dorfe Berwicke mit kath. Leuten besetzen wolle. Diese können dann den auf dem Sause Behlen neuerlich contra recessus religionis eingeführten kath. öffentlichen Gottesdienst nebst vielen anderen Benachbarten besuchen.

Zu E. N. muß demnach ein ev. Ministerium in und außer der Stadt Soest seine nochmalige Zuflucht nehmen und bitten, diesen Praktiken zu steuern und die Seirat des alten ev. Aschoff mit der kath. Köchin auf dem ev. Hose zu inhibieren, oder daß er allenfalls mit diesem Beibe den Hof räumen und seinem erwachsenen Sohne ihn überlassen solle, zu besehlen, deshalb an die Regierung zu Cleve zu reskribieren, ihr und dem Magistrate zu Soest in hohen Gnaden aufzutragen, der gleiches strasbares Unternehmen vorzeho und künftig de plano zu kassieren und dahin zu sehen, daß die vor diesem evansgelischen, nun aber mit Katholischen besetzten Höfe hinwieder mit Evans

gelischen besetzt werden. Den 30. Januar 1727. Den 18. Februar 1727 ergeht die gewünschte Berfügung<sup>64</sup>).

### 58. Clever Regierung an den König.

E. R. M. haben uns unter dem 27. April vorigen Jahres des luth. Ministerii zu Soest Borstellung wider das Ministerium suburbanum, die Konkurreng bei der Prafentation eines Inspektors betreffend, mit dem Befehle zugestellt, genau zu examinieren, ob durch die den Bredigern in der Soefter Borde zugestandene Konkurreng bei der Präsentationswahl eines Inspektors die dortige Observanz auf einmal renversiert (?), in dem statu ecclesiastico eine totale Aenderung aemacht und daraus unendliche Streitigkeiten und Reuordnungen zu befahren, mithin pflichtmäßig davon zu berichten. Wir haben darauf des Magistrats zu Soest näheren Bericht erfordert, und weil das Ministerium in der Stadt Soest und in der Borde ein besonderes Corpus ausmachet, so mit dem Ministerio der Grafschaft Mark keine Gemeinschaft hat, folglich an die Märkische Kirchenordnung nicht gebunden sein will, verlangt, daß der Magistrat die dasige besondere Kirchenordnung und Berfassungen als des klagenden Ministerii Fundament einsende65), um daraus zu ersehen, ob und wie weit solche mit hiesiger Lande gemeinen Kirchenordnung einschlage und ob daraus die ungemeinen Folgereien bei einer sonst an sich innocenten

<sup>64)</sup> Im Jahre 1733 beschäftigte der Fall des Joh. Dethmar Edelhoff, der auf dem Gut Arndtshof zu Balksen saß, den Erben des Obristen von Willenson gehörig, die Behörden. Edelhoff war aus dem Kölnischen gebürtig, hatte die ev. Erbtochter des Hoses, der seit der Reformation immer in evangelischen Händen gewesen, geheiratet, diese für seine Kirche gewonnen und wollte nach deren Tode mit einer Katholischen aus dem Kölnischen sich verehelichen. Das Ministerium beantragte, da im Kölnischen und Münsterschen es Evangelischen nicht gestattet sei, mit Beibehaltung ihrer Religion sich häuslich niederzussassentet sein, auch ihm den Hos abzusprechen. Ebenso ersuchte es im solgenden Jahre zu verhindern, daß der kath. Christian Rieve auf dem dem Kloster Belver gehörigen Hos Kivenhof zu Flerke nicht den dortigen immer in evangelischen Händen befindlichen Schulzenhof durch Bersehelichung mit der verwisweten Besitzerin an sich bringe. Aus rechtslichen Gründen wurde es in beiden Fällen abgewiesen.

<sup>65)</sup> Berlin, den 26. Nov. 1730, der König an die Clever Regierung: Der Magistrat zu Soest hat das hierbei besindliche Projekt einer Kirchenordnung für die Stadt und Börde bei uns eingereicht und gebeten, daß wir unsere Konfirmation darüber erteilen wollten. Wir haben den Entwurf durch eine Kommission nachsehen lassen, welche nichts auszusehen gefunden.

und den ev. Prinzipien allerdings konformen Einrichtung genommen werden können. Der Magistrat hat auch eine geschriebene Ordnung oder sogenannte Christliche Instruktion vom Jahre 1628, von einem Prediger Joh. Schwarzen damalen aufgesetzt, uns eingesandt. Weil aber darin die Kirchenagenda und was doctrinam und mores clericorum betrisst, allein hauptsächlich enthalten, von dem Inspektorat aber und Subordination nichts sich sindet, hat der Magistrat in seinem Bericht dabei gemeldet, daß die ganze externa oeconomia bloßhin auf ihn, das alte Herkommen und die Observanz beruhe, wie denn die Ordnung eines Inspektors bloß von ihm dependiere und darunter keine andere Ordnung als voluntas magistratus obhanden, welcher darunter ganz freie Hand habe, ohne an den Borschlag des Ministerii gebunden zu seine.

E. A. M. werden erlauben, daß wir hierbei beiläufig erinnern, daß es nicht ohne sei, daß der Magistrat der Stadt Soest besondere Borrechte auch in ecclesiasticis habe, welche andere Municipialstädte hiesiger Landen nicht besitzen. Es können diese aber so weit nicht gehen, daß dadurch Unordnungen gesteist und ein Willkürliches verstattet werde, sondern E. A. M. als Landesherr und allerhöchster Gesetzeber in sacris et prophanis bleibet frei, gute Ordnung einzurichten und durch Dero Landesregierung die Obereinsicht darauf halten zu lassen. Stellen Deroselben daher wir alleruntertänigst anheim, ob man nicht vom Magistrat einen Entwurf einer Spezialkirchenordnung fordern soll, worinnen derselbe alles, was er der alten Observanz, dem Herkommen und den Rezessen gemäß zu sein vermeinet, einbringen kann und welche, von uns erläutert, E. A. M. zur Approbation eingesandt auch solglich als eine norma einer partikulären Stadt der allgemeinen Kirchenordnung hiesiger Lande beigefügt werden könnte.

Gegenwärtigen Falls aber kommt es auf des Magistrats Rechte nicht an, sondern weil das Ministerium ein anderes Subjektum zum Inspektorat dem Magistrat zu präfentieren pflegt, ist die Frage, ob bei diesem Präsentationsakte die suburbani pastores mit den urbanis konkurrieren können. Bir find in dem Refkripte vom 19. Februar 1726 der Meinung gemefen, daß fie ju diefer Sandlung mit bingugezogen werden müßten, weil die Stadt= und Landprediger ein corpus ministerii ausmachen und die iura collegii darin bestehen, daß in den Sachen, die sie alle betrifft, alle gehört werden, 2) weil sie alle ein Amt führen und auf keine Kirchenordnung geführt werden, 3) weil sie alle ein gleiches Intereffe bei einem treuen Borstand haben. Fürab auch 4) weil ab allen ev. Orten, wie ministeria, classes oder Synoden fein, alle membra, fo unter den ministeriis, Rlaffen und Synoden fortieren, zu den Ministerial-, Classical- und Synodalversammlungen geladen werden. Der Magistrat, so sonst das Wort pro ministerio urbano aufnimmt, kann auch in seinem letten Bericht an uns nicht verabreden,

daß dem ministerio suburbano wohl gestattet werden könne, in corpore beizutreten, wenn Subjekte zum Inspektorat in Borschlag gebracht werden sollen. Dabei hat das ministerium suburbanum verschiedene actus in actis angeführt, wo solches geschehen und Attestate von den älteren Stadtpredigern beigesügt, so dasselbe bezeugen, also daß wir kein Bedenken nehmen können, in einer Sache, so nach den iuribus collegiorum et principiis evangelicorum nicht anders eingerichtet werden können, accedente opinione magistratus et observantia also wie geschehen zu verhängen.

Das Grundübel des Unmesens unter den Geiftlichen rührt her aus Hoffart, da man teils unnötiger Beise sich etwas vorausnehmen will und teils Ranastreitereien aufwirft, daher wir in der Berordnung vom 19. Februar 1726 ihnen die Pflichten chriftlicher Prediger por= gehalten und erinnert haben, daß anstatt des Borlaufens und Borfikens einer dem anderen in Liebe und Demut vorzukommen sich befleißigen solle, ohne wegen des Rangs etwas eigentlich zu deter= minieren in hoffnung, daß fie fich felbst barunter finden murden. Sollte aber dieses Uebel durch Erinnerung nicht gedämpfet werden können, stehet zu E. R. M. Ermessen, ob man nicht nach bem Alter im Ministerio den Sit, ohne einen Unterschied von Stadt- und Landpredigern zu machen, nehmen folle gleichwie in den hiefigen Landen bei Reformierten und Lutherischen geschieht. Gleichwie aber E. R. M. aus allem diesem ersehen, wie ungegründet Supplikanten aus einer Rleinigkeit, so nichts als ein eiteles Borausnehmen zum Grunde hat, so viel Besens machen, als ob das bonum religionis darauf beruhe, also zweifeln wir nicht. Dieselbe werden fie zur Ruhe und chriftlichem Wandel verweisen. Cleve, den 23. Juni 1727.

# 59. Arnold Sufemann an die Clever Rate.

Ew. Hochwohlg. ist bereits bekannt, daß durch Absterben des Pastors Davidis in Unna eine Predigerstelle vakant geworden. Dessen Familie und große Berwandtschaft hat gleich ihren Sinn verraten, daß sie den jungen Kandidaten Davidis in dessen Stelle haben wollte. Die um der Gemeine Heil und Wohlsahrt besorgten Wohlmeinenden haben, desto sicherer zu gehen, um dieses Kandidaten Davidis Leben und Studien sich erkundigt, und da hat man leider mit Schmerzen ersahren, daß der Herr D. Kolls6) vor seiner Abreise nach Gießen mündlich referiert und es auch schriftlich offeriert hat, daß dieser Davidis der liederlichste auf dem Gymnasium zu Dortmund damalen gewesen wäre, und er solches seinem Bater, ihn von da hinwegzunehmen, berichtet

<sup>66)</sup> Reinhard Hinrich Roll (1683—1768) aus Unna, 1710 Rektor in Unna, 1712 Prorektor in Dortmund, dann hier Professor der Theologie, 1730 Professor in Gießen.

hätte. Auch ift sein erstes akademisches Leben zu Jena67) gar schlecht ausgefallen. Als ihn der Bater hernach einige Zeit zu Saufe bei sich hielt, wollte er ebensowenia fort, und wie er wieder auf Halle mußte, hat er sich allda nicht einmal albo facultatis einschreiben noch seine Studien dirigieren laffen, wie es doch die akademischen Befetze er= fordern. Darum haben vorbenannte Wohlmeinende kein Berg zu diesem Davidis als einem gar zu jungen und zum Beil und Rugen einer so ansehnlichen und mit vielen wackeren Subjektis versehenen Bemeine. Che man fich aber versehen können und ehe die bei der ersten und weiteren Denomination benamseten tüchtigen und mit einem innerlichen Beruf versehenen Männer gehört, auch ehe die ordentliche Kirchenvorbitte um Treffung einer gesegneten Wahl nach unserer Kirchenordnung geschehen, da dazu einige mitinteressierte Häupter der Gemeine abwesend waren, mußte die Konvokation der Unnaschen repräsentierenden Gemeine binnen dreier Tage, auch die engere Wahl und darauf sofort die Aufdringung dieses Davidis schon richtig heißen, obgleich dieses tumultuarische Berfahren selbst gegen königliches Verbot und Anordnung vor sich gegangen.

<sup>67)</sup> Jena, den 15. Okt. 1728, erklärt der Dekan der theologischen Fakultät, Daniel Davidis habe sich anderthalb Jahre in Jena aufzgehalten, aber bei keinem Professor der Theologie ein Kolleg gehört, auch bei der philosophischen Fakultät sei er fast unbekannt. Ein historisches Kolleg habe er angefangen, aber nicht zu Ende gehört, auch nicht bezahlt. Auch sonst habe er viel Schulden hinterlassen. Halle, den 25. März 1731, bescheinigt der Dekan Kambach, daß Davidis nie vor der Fakultät erschienen sei. Halle, den 18. Aug. 1731, empsiehlt die Fakultät für das Pfarramt in Unna den in Hemer stehenden Pastor Herm. Dietrich Eramer. Nicht allein auf der Universität habe er sich sleißig und gottselig gehalten, sondern auch in seinem bisherigen Amte viele Proben seiner geistlichen Tüchtigkeit und Treue abgelegt, daher wohl wert, von einer kleinen Gemeinde in eine größere berusen zu werden.

sistorialfiskalen oblieget, gegen alle ärgerlichen Attentate zu vigilieren, ich auch deshalb von den Wohlgesinnten bin ersucht worden zu sorgen, daß die Gemeine mit keinem unanständigen Prediger beschwert und eine so große Gemeine zerrüttet werde, als habe mich an Ew. Hochswohlg. wenden und sie bittlich belangen müssen, bei S. R. W. oder bei dem Oberkonsistorio so viel zu berichten, daß dieser Davidis ediktmäßig zu Halle nicht studiert, auch anstößig gelebt und vermutlich die behörenden Studien nicht habe, eine so große und teils gelehrte Gemeine mit genugsamer Wissenschaft zu regieren. Unna, den 11. August 1731. Reinh. Arn. Hüssemann, Hofrat und Kön. Konsistorialrat und Kammersiskal.

#### 60. Oberappellationsgericht an den König.

E. R. M. haben wir von einer Appellation des luth. Stadtministerio zu Soest wider die Dorfprediger ihrer Confession in der sogenannten Börde, wobei sich der Soester Magistrat mit gemeldet, hierdurch zu berichten keinen Umgang nehmen können. Der status causae bestehet kürzlich darin. Zwischen den Stadt= und Dorfpredigern sind bereits mit Ausgang des vorigen Jahrhunderts allerhand Zwistigkeiten, welche die Haltung der sogenannten Cirkularpredigten, Abschaffung Partikularkonvente, den Rangstreit, Examinierung der Kandidaten und den Magistrat betroffen, entstanden. Und ob zwar 1705 durch Interposition des Magistrats zu Soest ein Bergleich gestiftet, so ist solcher jedoch daher nicht adimplieret worden, weil der Stadtprediger Müller selbigen mit den Worten citra ullum praeiudicium unterschrieben, dagegen die Dorfprediger ihrer Unterschrift folgende formalia vorangeschicht: Haec pacta iure cum episcopi tum nostrorum successorum nec non reservatis nostris ad protocollum dictatis ac receptis limitationibus subscripsimus. Allermaßen diefes Gelegenheit gegeben, daß kein Teil von beiden sich verbunden erachtet, diesen Bergleich zu halten. Als nun demnächst E. R. M. durch Edikt vom 13. Januar 1721 unter anderem verordnet, daß das Inspektorat bei den Lutherischen nicht wie bisher dem einmal dazu erwählten Prediger ad vitam, son= dern wie bei den Reformierten das Praesidium nur auf drei Jahre gelassen und nach deren Ablauf zur anderen Wahl geschritten werden folle, nicht weniger auch E. R. M. der clevischen Regierung Berord= nungen an den Magistrat zu Soest von den Jahren 1726 und 27, wodurch der Rangstreit aufgehoben und unter den Predigern eine durchgehende Gleichheit eingeführt worden, approbiert, so hat sich dem ungeachtet doch im Jahre 1730 bei einer neuen Inspektorwahl zugetragen, daß die Dorfprediger sich beschweret, wie sie nach Maßgabe der oben angeführten Berordnungen nicht wären dazu gezogen worden.

Es hat auch die clevische Regierung durch Reskript vom 21. Oktober die damals in der Person des Pastors Müller geschehene Wahl kassiert,

wo wieder dann die Stadtprediger sowohl als der Magistrat gehört zu fein verlangt, und da dies geschehen, ift den 26. März bei der clevischen Regierung eine weitläufige Sentenz dahin publiziert, daß es Einwendens ungeachtet bei der einmal festaesekten Bleichheit und den deshalb ergangenen Verordnungen überall zu laffen und dem Magistrat sowohl als auch dem ministerio urbano the widriges Betragen zu verweisen, und schuldig wären, eine neue Wahl wieder vorzunehmen und die Dorfprediger dergestalt mit dazu zu admittieren. daß aus ihrem Mittel eben so viel als von den Stadtpredigern zur Wahl präfentiert werden follten. Sinwieder haben die Stadtprediger bei der clevischen Regierung appellationen eingelegt, welche aber ex ratione, daß in diefer Sache keine Appellation stattfinden könne, perworfen und das gesuchte documentum interpositae zu zweimalen abgeschlagen worden. Nichtsdestoweniger haben die Stadtprediger ihre Appellation eingangs gedachtermaßen hier bei uns introduziert und zugleich einen mit vielen Beilagen begleiteten Bericht des Magistrats zu Soest übergeben. Ob nun wohl die clevische Regierung darin, daß Diese Sache ut causa ecclesiastica an uns nicht gelangen noch devolvieren könne, gar nicht gegründet, da in § 8 des Gemeinen Bescheides vom 7. Mai 1708 ausdrücklich disponiert, daß dergleichen Kirchensachen von uns angenommen werden könnten, dieses auch nach der Beschaffenheit der Umstände bishero beständig geschehen ist, so haben wir jedoch in dieser gegenwärtigen Sache processus zu erkennen deshalb einiges Bedenken gehabt, weil der Appellanten gravamina in der Hauptsache. daß nämlich zwischen den Predigern eine durchgehende Gleichheit observiert und daß auch daher mit dem Inspektorat abgewechselt werden sollte, von gar keiner Erheblichkeit sein können, indem dies durch die oben angeführte Verordnung ein für allemal festgesetzt worden. Und wenn zwar der Magistrat zu Soest sich auf einen gewissen Deklarations= rezeß vom Jahre 1718 bezogen, nach dem er bei Präsentierung, Dirigierung und Approbierung der Bastoratwahlen und sonst bei Bermaltung der geistlichen Sachen, in so weit er solches hergebracht und bis= her gehabt, geschützt werden, mithin der Magistrat daraus involvieren wollen, daß das angeführte Edikt vom Jahre 1721 anhero nicht anwendbar, so ist doch dagegen von den Appellanten in einer pro executione sententiae a qua bei uns übergebenen Vorstellung ein Exempel beigebracht worden, nach welchem der Magistrat den Bastor Sperlbaum im Jahre 1724 auf drei Jahre zum Inspektor berufen und sich selbst auf vorberührtes Edikt de anno 1721 in der darüber ausgefer= tigten Bestallung bezogen, mithin derselbe davon wieder abzugehen um so weniger befugt, da hieraus, wenn E. R. M. dem Magistrat zu Soest die sonst gehabten iura eirea sacra zugestanden und gelassen, daß er an den deshalb emanierten Edikten nicht gebunden, sondern davon eri= miert sei, indem dieses sonst in dem Rezest vom Jahre 1718 expresse hätte mit ausbedungen werden.

Indessen aber und da jedoch auch dieser Bunkt, ob zu dem Inspektorat in Soest ein Dorfprediger zu nehmen und zu mählen sei, specialiter nicht becidiert, folches aber daher nötig, weil das Anführen der Appellanten in diesem Stück einigen Schein hat, daß es nämlich sich nicht schicken würde, wenn ein Inspektor, der die Aufsicht über die Stadtkirchen und Schulen hat, solche visitieren, Kandidaten exami= nieren und andere actus in der Stadt verrichten mufte, auf einem Dorfe wohnen und etliche Meilen von der Stadt entfernt sein follte, dieses aber der Appellanten fernerem Anführen nach sich gar leicht zutragen würde, wenn die Dorfprediger, deren gehn find, die Stadtprediger, welche nur acht sein sollen, überstimmen könnten, da sie dann bei der unter ihnen sich äukernden Amulation allzeit sich bemühen murden, einem ihres Mittels zum Inspektorat zu verhelfen. Als haben wir diese Umstände hierdurch untertäniast anzeigen und E. R. M. anheimstellen sollen, ob die von Deroselben erteilten Berordnungen, daß zwischen den lutherischen Predigern ebenso wie bei den reformierten geschiehtes), eine Gleichheit observiert werden solle, auch dahin zu extendieren, daß ein auf dem Dorfe wohnender Brediger das Inspektorat über Stadtkirchen und Schulen verwalten könne. Berlin, ben 6. September 1731.

<sup>68)</sup> Den 22. Sept. 1734, Steinberg: "Ob bei den ref. Kirchen fest= gesetzt sei, daß eine Gleichheit zwischen den ref. Stadt= und Dorf= predigern ratione electionis ad inspectoratum beobachtet werden müffe, findet sich meines Wissens keine Berordnung in unserer ref. Kirche weder in Preußen, noch in Bommern noch in der Kurmark. Auch ist mir kein Erempel bekannt. Bas aber die Observang in den hollandischen Kirchen betrifft, so ist bekannt, daß das Bräsidium sowohl bei den Classikal- als auch Synodalversammlungen allezeit verändert wird, so oft fie zusammenkommen, so daß oft ein Dorfprediger zum Präfes oder scriba gewählt wird. Ob aber dieses auf die hiesigen Inspektionsordnung bei den ref. Kirchen kann appliziert werden, erhellet hieraus nicht." Noltenus: "Diese Sache geht unser ref. Kirchendirektorium gar nicht an, weil die Kontroverse nicht unter den Reformierten ift und die Grafschaft Mark nicht unter unserem Direktorio steht. Die Sache muß an die clevische Regierung zurückgeschickt wer= den." Jablonski: "Diefer Meinung bin auch ich." Am 25. Sept. wird an die Clever Regierung reskribiert: "Es ift völlige Gleichheit zu halten. Auch jüngsthin ift verordnet worden, daß der Dorfprediger zu Buckow in Pommern das Inspektorat des Rügenwaldischen Amtes haben solle. Und habt Ihr das Stadtministerium dahin anzuweisen, daß es dieser unserer mit gutem Bedacht gemachten Ordnung fich bequemen und deshalb nicht weiteren Prozeß anfangen foll."

#### 61. Superintendent Althof an den König.

In E. R. M. Graffchaft Mark befindet sich eine ansehnliche Landgemeinde Baldorf, in der ein rechtschaffener Prediger Mölling gestanden, der am 7. März a. c. mit Tode abgegangen. Nicht lange por dieses Bredigers Absterben hat sich durch göttliche Erbarmung ein großer Segen und Erweckung zum lebendigen Christentume bei verschiedenen Eingepfarrten geäußert, so daß zu münschen wäre, es möchte ein rechtschaffener und erfahrener Brediger wieder in diese Gemeinde kommen, damit das Werk Gottes daselbst nicht gehindert, sondern nur weiter ausgebreitet werde. Hierzu aber scheint schlechte Hoffnung zu fein, indem ein Prediger Liernur aus der Pfalz, den E. R. M. dem Berlaut nach in Dero Landen wohl befördern wollen, nicht nur von der Minden-Ravensbergischen Regierung und Konsiitorium für Baldorf vorgeschlagen, sondern auch von E. R. M. Konfirmation erhalten hat, jedoch mit der ausdrücklichen Rlaufel, wenn er die nötige Tüchtigkeit dazu hätte, wie ich zufälliger Beise hiervon erfahren, ohne daß mir besagte Konfirmation vel in extenso vel guoad hanc clausulam bisber mitgeteilt wäre. Da nun Regierung und Konsistorium den Pastor Liernur zu mir gewiesen und ein Kolloguium mit ihm anzustellen befohlen, ich aber befunden, daß er keine Erfahrung von Buße und Glauben, folglich keine Tüchtigkeit zum Bredigtamte besitze, so habe ich dem Konsistorium davon berichtet69), aber kein Gehör finden können, sondern den Befehl gur Ginführung erhalten. Pflicht und Gemissen bewogen mich, eine abermalige Borstellung zu tun und einen anderen Randidaten zu empfehlen, aber auch dieses ist umsonst gewesen, und habe ich zuletzt eine harte Bönalorder, die Einführung zu verrichten, empfangen. Die hohe Wichtiakeit der Sache hat mich genötigt, bei der Regierung und dem Konfiftorio meine Entschuldigung geziemend vorzubringen und auf E. R. M. allerhöchste Berson mich hierbei zu berufen, wie ich denn flehentlich bitte, E R. M. wollen doch das Reich Chrifti, das sich in der Baldorfer Bemeinde auszubreiten beginnt, kräftig befördern und um Gottes Willen nicht zugeben, daß es allda wieder zerstreut werde. Dieses

<sup>69)</sup> Bielefeld, den 25. April 1736, hatte Althof an die Regierung geschrieben: "Wenn Erweckte bei ihrem Prediger einen Mangel geistslicher Erfahrung verspüren, werden sie leicht zum Separatismus gestrieben. Dieser Separatismus dürfte zu Baldorf, wenn Liernur dort Pastor würde, desto eher entstehen, weil die Erweckten dort mit ihm nicht zusrieden und er hinwieder nicht mit ihnen, dahingegen die anderen auf seiner Seite sind, von denen ganze 18 mit ihm hier geswesen, welches Leute waren, die z. T. zwar die Schrift äußerlich wohl wußten, aber die Kraft Gottes gewiß nicht verstanden, wie ihr großer Eiser, den sie aus Unverstand gegen die anderen bewiesen, zu Genüge an den Tag legt."

265

letztere aber dürfte allem menschlichen Ansehen nach gewiß geschehen, wenn Liernur ordentlicher Prediger daselbst würde. Denn Liernur ist ein Mann, der die Wege Gottes selbst nicht gegangen und daher allen Erweckten in der Gemeinde äußerst zuwider ist?"). Er will sich nichts sagen, sich nicht weisen lassen, wie ich ihm denn z. B. nicht einreden können, daß es töricht und falsch sei, wenn bei dergleichen Erweckungen von den Widersprechern der Wahrheit ausgesprengt wird, daß die Leute einander gewisse Zettelchen gäben, die sie einschlucken müßten, indem er dasselbe auch in der Nachbarschaft bei Baldorf geschehen zu seinen vollbeschriebenen Zettel zu verschlingen gegeben, der dem Knaben im Munde süß geschmeckt, hernach aber sein Bauch davon ausgeschwollen. Diese kindische Einfalt hat er mir selbst erzählt und als Wahrheit zu behaupten sich nicht gescheut . . . Bieleseld, den 20. Juni 173671).

### 62. Das luth. Ministerium an den König.

Dem ev.-luth. Inspektori in der Grafschaft Mark und Pastori zu Schwerte, Emminghaus, wie auch gesamten Predigern dieser Provinz ist mitgeteilt worden, was E. A. M. Rossenblatt den 20. November 1736

<sup>70)</sup> Bielefeld, den 17. Mai 1736, Althof an die Regierung: "Die Erweckten werden zum Separatismus übergehen und die Widriggefinnten, sonderlich wenn auch der Küster Bunte versetzt würde, in ihrer But und Bitterkeit wider das wahre tätige Christentum der= gestalt fich steifen und stärken, daß die wenigen in der Gemeinde, die eines rechtschaffenen Lebens befliffen sind, vor jenen sich kaum werden durfen feben laffen, wobei fich der robe Saufen noch dazu mit dem Ansehen des Pastors Liernur schützen wird, der es in allen Dingen mit diesem größesten Saufen hält gerade wider das Wort und Erempel des Erzhirten Jesu Christi. Zur Bekräftigung will ich nur anführen, was fich hier am 24. April, da Liernur wegen des Kolloquiums mit 18 Leuten hier gewesen, zugetragen. Er hat sich mit ihnen in ein hie= figes Wirtshaus, der Rote Hirsch genannt, nicht nur öffentlich hingesetzt, sondern ihnen auch, ohne sie im gerinasten zu bestrafen, zu= gehöret, als sie auf die guten Gemüter in Baldorf heftig losgegangen. sie Quäker gescholten, die H. Schrift dabei angeführet und in specie gesagt, die Quaker mußte man in Stucke hauen und auf den Mist= haufen werfen, wobei sie aus ergrimmtem Gemüte harte Klüche wider besagte Leute von sich hören lassen, daß auch die Wirtin vidua Meners. so dabei gewesen, sich daran gestoßen."

<sup>71)</sup> Die Regierung unter dem 28. Juni an den König: "Des Supersintendenten fingierter Gewissensskrupel ist nur handgreifliche Animossität und Ehrgeiz, daß er keinen zum Prediger haben will, der nicht seine Approbation findet."

an Dero Etatsminister von Cocceji und Präsidenten von Reichenbach wegen Examinierung der zum Ministerio berufenen Kandidaten und ihres Studierens zu Halle verfügt haben. E. R. M. Berordnungen in allen Stücken und in allen Wegen zu befolgen, erkennen sich Inspektor und Ministerium ecclesiasticum in alleruntertänigster Treue so schuldig als willig, hoffen aber nicht, daß es in königliche Ungnade genommen werde, wenn sie nachfolgender Ursache wegen in tiefster Devotion um einiges eclairissement ausbitten. Primo stehet in ber Kabinettsorder, daß wenn hinkünftig Kandidaten der Theologie zum Bredigtamte examiniert würden, folches von den beiden Propften in Berlin, von einem Prediger aus jeder Kirche in Berlin und dem Inspektor Jocardi im Beisein des Präsidenten von Reichenbach allemal geschehen solle. Nun können Inspektor und übrige Prediger der Brafschaft Mark nicht anders denken noch glauben, als daß die königliche Intention allein auf die Rurmarken und andere nicht so sehr entfernte Landschaften gehe, weil denen Berlin nahe gelegen. Allein daß auch dieses auf die entferntesten Lande E. R. M. und in specie auf die Grafschaft Mark, so nahe bei 70 Meilen Weges entlegen, sich erstrecken solle, können sie darum nicht glauben und denken, a) weil folche Lande ihr eigenes Konfistorium und Verfassung haben, b) weil daselbst die Brüfungen der Kandidaten nach E. R. M. eigener Kirchen= ordnung und Edikten, besonders dem Berlin, ben 31. September 1718, ergangenen scharf genug vorgenommen werden, c) weil dieses das eigentliche essentiale eines inspectoris Marcani et assessorum mit ist und sonst das officium inspectoris gleichsam aufgehoben würde. d) den Kandidaten wird es meistens an den Reisekosten fehlen, e) die Gemeinden im Märkischen sind größten Teils so gering und arm, daß sie kaum die Kosten zur Prüfung und Ordination beibringen können. vielen auch wirklich die Wahl-, Examinations- und Ordinationskostengebühren müffen vom zeitlichen Inspektore geschenkt werden, deftoweniger fie dann die Unkosten zu weiten Reisen verschaffen können. Und also dürften f) Gemeinden gang oder doch oft eine geraume Zeit unbesett und ohne Lehrer bleiben, selbst nicht zu gedenken, daß g) una cum praeside die berlinischen Pröpste. Prediger und Inspektor wegen der unbeschreiblichen Menge der Kandidaten kaum so viel Zeit haben werden, solche alle gehörig zu expedieren, sie ohne Aufenthalt abzufertigen, sodann nach Würden sie alle zu ihren Aemtern zu instruieren. Können auch h) nicht so aus eigener Erfahrung und Nachricht wiffen, wie die Kandidaten in diesem entfernten Lande sich verhalten, was sie für ein Leben und Wandel führen.

Den zweiten Punkt betreffend, daß kein studiosus theologiae zum Predigtamte zugelassen werden solle, der nicht zwei ganze Jahre in Halle studiert habe. Dabei erinnern untertänigst, daß viele vorhin ihre studia absolviert und nur etwa ein Jahr oder ein halbes Jahr zu Halle gewesen. Verhoffentlich werden E. R. M. diese, wenn nicht

ihre wahre Tüchtigkeit zum Predigtamte erkannt und sie mit ausdrücklichen ihre zulänglichen Studien in wahrer Gottessurcht bescheisnigenden hallischen Zeugnissen versehen sind, nicht wollen ausgesschlossen haben, zumal da E. A. M. Edikt vom 9. Januar 1736 dahin lautet, daß inskünftig die studiosi theologiae den Anfang ihrer Studien wenigstens zwei Jahre zu Halle machen sollen. E. A. M. bitten daher ev-luth. Inspektor und Winisterium der getreusten Grafschaft Mark alleruntertänigst, geruhen zu wollen, Dero allergnädigste Berordnungen zu erläutern. Inspektor und Ministerium Marcanum verbinden sich, ihre äußerste Sorge sein zu lassen, daß aller Orten tüchtige und solche Subjekte promoviert werden, als des allerheiligsten Gottes und E. A. M. Besehl erheischt. Schwerte, den 11. Februar 173772).

### 63. Ref. Gemeine Mark an den König.

E. R. M. muffen Brediger und Borfteber der ref. Gemeine zu Mark aus sehr elenden Umständen alleruntertänigst bekannt machen, wie oah das auf von E. R. M. Borfahren unter dem 23. Nov. 1680 gur Abhelfung der Religionsstreitigkeiten zwischen den Lutheranern und Reformierten wegen des vorher mit den Lutheranern in ihrer Pfarrkirche gehabten simultanei exercitii religionis hierfelbst den Reformierten erteiltes Privilegium erbaute Pastorathaus und Kirche, die der Zeit unter einem Dache gebaut worden, seither viele Jahre hindurch gang baufällig geworden, demnach erneuert werden muß wie bie Rüsterei, welche unter einem Dache zwei Wohnungen vormals gehabt, wovon eine des Rüsters Wohnung gewesen, bereits vor 20 Jahren durch einen Sturmwind zur Erde niedergeworfen, nachher aber auf vielfältiges Anhalten der Gemeine von dem Batron der Kirche, Freiherrn von Rynich zu Raldenhoff, die Wiederaufrichtung der Rufterei nicht ausgewirkt, wes Endes a dato des geschehenen Borfalls bis hinan die Kirche mangels der einen Wohnung und jährlichen Bergütung der fremden Rufterwohnung jährlich 10 I. Schaden erlitten, welchen Abgang a tempore ministerii des Predigers Hoester wegen des ohnedies geringen Predigergehalts durch die zehn I. Interesse vom Ruhebaum als einer vom Hause Ralbenhoff konstituierten Hypothek von 200 T. einem zeitlichen Prediger bis dato jährlich vergütet worden, also daß diesem nach die Gemeine bis zur Wiederaufrichtung dieser beiden Wohnungen jährlich 10 T. Schaden leiften muß. Ob nun gleich bereits im officio Hoester von a. 1724 bis hiehin diese blutarme Gemeine, nachdem das Haus Kaldenhoff die Ausbesserung des Bastorathauses und Biederaufrichtung der Rufterei auf ihre Koften zu verfügen

<sup>72)</sup> Berlin, den 17. März 1737, verfügt der König, daß die Examina nach wie vor von dem märkischen Ministerium vorgenommen werden. Der zweite Besehl gelte nicht rückwirkend für die Vergangenheit, sondern von der Zeit an, da die Kabinettsorder ergangen.

immerhin sich geweigert, bei der Regierung zu Cleve mit ihrer Notdurft fich gebührend gemeldet und darauf allemal den Bescheid erhalten. daß die Gemeine bei dem Kollatore oder Batron der Kirche sich des= halb melden müffe, als hat fie bis dato weder zum Aufbau der Rüfterei noch zur Reparatur des Baftorathauses gelangen können, daneben auch die Regierung zur Abhilfe des ferneren Quärulierens der Gemeine den Hofrat und Richter zu hamm, Wortmann, im Juni 1743 imponiert, daß er ebenfalls per viam executionis von dem Rehnten des Hauses Kaldenhoff die wirkliche Reparatur der ref. geistlichen Gebäude ausrichten solle, so ist doch leider durch des Freiherrn von Runsch Vorstellung, auf das von seinen Vorsahren erlangte ius patronatus lieber zu verzichten, als onus ecclesiae auf sich zu nehmen, das hochbenötigte Werk gänglich wieder aufgehoben worden. Run gelanget an E. R. M. unsere Bitte, statt der bis in die 68 Jahre im Pastorathaus ohne Ranzel und ordentliche Bänke gewesenen Rirche, in der bei regnerischem Wetter nicht mehr trocken siken können, erstlich eine kleine vom Bastorathause unterschiedene Kapelle oder Kirchlein ohne Turm und Glocken, welche kraft Religions= vergleichs vom 20. Mai 1678 die Reformierten mit den Lutheranern gemeinschaftlich haben, wozu eine Stelle oder Plat zu kaufen nicht vonnöten, zu verstatten, demnach die Reparatur des baufälligen Pastorathauses wie auch Aufbau einer neuen Küsterei auf der alten Rüftereiftelle zu bewilligen und des Endes in den fämtlichen Ländern eine Generalkollekte gnädigst zu verordnen. Mark, den 5. No= vember 1743.

### 64. Gemeinde Semmerde an den König.

Die en.:luth. Gemeine zu Hemmerde hat auf vielfältiges Suchen ihres in die 42 Jahre treu fleißig gewesenen Pastors Herm. Rich. Meyer wegen seiner Leibesschwachheit ihm den Kandidaten Joh. Kaspar Dümpelmann<sup>73</sup>) 1735 adjungiert und damit als künftigen Successor unter der Bedingung, daß dieser Dümpelmann des Pastors Meyer älteste Tochter Katharina Elisabeth heirate, mit dem Pastor Meyer im Pastorathause wohne und von den dazu gehörigen Kenten subsistiere ohne der Gemeine serneres Zutun, daß er sich verbindlich mache, das zur Zeit noch nicht völlig ausgebaute und 1732 durch Gottes Schickung abgebrannte Pastorathaus, wenn solches von der Gemeine völlig versertiget, in brauchbarem Zustande zu erhalten, weiter daß er in Glaubenssachen keine Aenderung ansange oder Streitigkeiten einssühre, sondern bei der reinen luth. Lehre und Augsburger Confession nach der hiesiger Orte hergebrachten Observanz unverfälscht zu bleiben angelobe. Es hat aber dieser Dümpelmann, ob er gleich nur Abjunkt

<sup>73)</sup> Ueber Dümpelmann vgl. Wotschke, Urkunden zur Geschichte des Pietismus.

gewesen, mit uns nicht lange in Frieden und Ruhe leben wollen, sondern 1) in seinem Hause von den catechumenis ad s. synaxin praeparandis et confirmandis verlangt, daß sie dem Tanze absagen sollen, 2) bei der Konsirmation hat er sie einen seierlichen Eid nebst Aussechung zweier Finger und deren Auflegung aufs Buch öffentlich über Meidung spezialer Sünden vor der ganzen Gemeinde kniend schwösen lassen, 3) hat der Dümpelmann bei Dimission der Gemeine in der Mittelpredigt sich dieser verfänglichen Redensart gebraucht: "Wer aus Gott ist, der kommt gern wieder, Gottes Wort zu hören", 4) hat dieser Dümpelmann eine spezielle Manisestation ihrer Sünden von seinen Eingepfarrten oder Beichtkindern auf öffentlicher Kanzel gefordert.

Auf dieses wider Gottes Wort und die Augsburger Confession anlaufende Unternehmen sind Vorsteher, Kirchmeister und Konsi= ftoriales des Kirspels Hemmerde bewogen worden, dieses unverant= wortliche Unternehmen E. R. M. Hofrat und Konsistorialfiskalen Süse= mann anzuzeigen, der folches an die Regierung zu Cleve gebracht. worauf diese Regierung den zeitlichen luth. Inspektor Emminghaus74) unter dem 27. Dezember 1738 reskribiert, diese Sache genau zu untersuchen und das Protokoll darüber zur weiteren Berfügung einzusenden, und wenn die Sache sich angeblichermaßen verhalte, den Dümpelmann bis dahin ab officiis zu suspendieren. Darauf hat der Inspektor unter Affistenz des subdelegati et moderatoris classis Unna-Camensis Baftor Erichs zu Aplerbeck auf den 20. und 21. den Untersuchungstermin in hemmerde anberaumt und partes durch den Rüfter Krakugge zu Schwerte dazu einladen laffen. Wobei diefer Dümpelmann die Lift ersonnen, daß er den meiften Teil der niedrigften Bemeineglieder auf seine Seite gebracht und fie überredet, das Beschehene entweder zu negieren oder der Sache doch wenigstens ein glänzendes Färblein anzustreichen, damit er Gelegenheit habe, seine im Bufen tragende giftige Schlange heraushauchen zu laffen und fein rachgieriges Mütchen an den armen ihm zuwider seienden Konsi: storialen und Gemeinheitsvorstehern zu kühlen. Das, was ihm nicht in seinen Rram paßt, ist er so verwegen gewesen und hat solches vor dieser Kommission negiert, ob er gleich augenscheinlich konvinziert und von seinen eigenen Adhärenten ist überführt worden, welches man zu ahnden E. R. M. lediglich anheimstellt. Er hat auch selbst wohl gesehen, daß ihm sein Borhaben nicht gelingen könnte, daher, um diefer verdrieflichen Sache ein Ende zu machen, ift der Bergleich in Borschlag gebracht worden, und hat die Gemeinde mit ihm über die vier quaftionierten Punkte sich dahin verglichen: 1) vom Tanzen, da ist in termino die Restriktion auf das üppige, auch leichtfertige Tanzen gesehen, 2) die Konfirmationshandlung betreffend, soll das Auflegen

<sup>&</sup>lt;sup>74</sup>) Theodor Joh. Emminghaus, Pajtor in Schwerte, war in den Jahren 1736—1739 Inspektor.

ber Finger künftig passieren und die Expression: "So wahr mir Gott helse" weggelassen werden, 3) wegen der Einladung zur Nachmittagspredigt soll die Redensart aus der Acht gelassen werden, soweit es anstößig, 4) soll so wenig von Alten als Jungen eine Aufzählung der Sünden gesordert werden.

Welches auch allerseits mit Freuden angenommen worden, damit die Gemeine (welche ohnedies wegen des mit dem kath. Pastor lange Zeit gesührten kostbaren Prozesses wegen gesuchten völligen actus ministerialis in der luth. Pfarrkirche gänzlich entblößet und erschöpft) das kostbare Litigieren mit ihrem eigenen Sirten erübrigt bliebe, vom Inspektore und Subdelegato darüber in forma prodante ein extensum cum protocolli copia erbeten und die Glückwünsche von denselben sreudigst angenommen. Die clevische Regierung hat das von Dümpelmann Begangene so schlechterdings nicht wollen hingehen lassen und erstlich in einem Reskript vom 6. Febr. 1739 erwähnet, daß auf diese Weise der Weg zur alten katholischen Kirche und zum päpstlichen unerträglichen Joche und Gewissenszwang wieder gebahnt werden könnte, daher pro aliquali correctione Dümpelmann solches excessus halben eine Suspension ab officio von drei Wochen diktiert.

Da nun auf folche Art dem Dümpelmann auf keine Weise sein Borhaben gelingen wollte, hätte man ja sicherlich glauben müffen, die Ruhe müffe hergestellt werden. Doch konnte er im Anfang des Mai a. p. nicht unterlaffen, bei Austeilung des h. Abendmahls die ungewöhnliche und hiesiger Orten niemals in usu gewesene Formel bei der Darreichung: "Bekehret euch!" aus einem nichtigen Fundamente ein= zuführen. Worüber die Gemeinheitsvorsteher unter dem 19. Mai a. p. ihn per notarium fragen laffen, ob er von diefer anstößigen und bie= siger Orten nicht in usu seienden Abendmahlsformel abstrahieren wolle oder nicht. Worauf er weiter nichts hat antworten wollen, als daß er dieferhalb mit dem Inspektor reden wolle. Was der für gut befinde, dabei wolle er bleiben. Es hat sich auch ein wenig zu der Gemeine größtem Bergnügen mit Dümpelmann geandert, und hat er die luth. Lehre nebst dem göttlichen Worte von Pfingsten a. p. bis vor einer kurzen Zeit ohne Novitäten getrieben. Daher die Gemeine das Bergangene alles in Vergeffenheit stellet und felbiges bei dem bündigen Bergleich passieren läßt und das Bergangene nur aus der Ursache erzählt haben will, daß man zeige, wes Geiftes Kind diefer Dumpelmann ist.

E. R. M. erlauben allergnädigst, sich weiter vorstellen zu lassen, wie weit anizo unsere Gemeine von dem unruhigen Dümpelmann graviert wird. Es hat unser alter treu fleißiger Pastor Meyer den 9. November a. p. das Zeitliche mit dem Ewigen verwechselt, mithin ist der Dümpelmann der Bokation zusolze diesem seligen Pastor Meyer ohne die geringste Kückfrage succedieret und meint, nun gänzlich über die Gemeine disponieren zu können und besugt zu sein, nach seinem

eigenen Gefallen neue und andere uns hier unbekannte Lehren einzuführen und gänglich nach alter papistischer Beise und Manier über uns zu herrschen und den Gewissenszwang über uns zu haben. Den 28. Febr. a. c. hat er dem Konsistorio vorgetragen, was gestalten auf dem letten Synodo fei beschloffen, daß die, fo fich der h. Communion bedienen wollen, erstlich vorhin sollen examiniert und aus dem Christentume befragt werden und zu solchem Examen vier gewisse Zeiten fest angesett. Nämlich es sollen a) die Berheirateten und Sausfaffen den vorhergehenden Sonntag nach der Besperpredigt stehen bleiben, alsdann aufs Chor zum Examen treten, b) die Unverheirateten als Kinder und Domestiken männlichen Geschlechts sollten den Montag zu Mittag in seinem Sause erscheinen, c) das unverheiratete weibliche Geschlecht aber sollte am Freitage Mittag und d) die verheirateten, so ju blode waren in der Rirche jum öffentlichen Eramen zu erscheinen, könnten auch in sein Haus kommen. Mit denen wolle er das Eramen privatim vornehmen. 2) Wie ein zeitliches Konsistorium in den unbekannten Synodalschluß nicht hat einwilligen wollen, sondern erst zu seiner Belehrung, ob selbiger auch wider die Lehre der ev. Wahrheit oder wider die Kundamentallandesgesetze und aufgerichteten Berträge, auch gegebenen Reversalien anlaufe, zu diesem Ende erst copiam von dem prätendierten Snnodalschluß begehret und sonst dagegen remonftriert, daß dergleichen Ceremonien in hiefigen Orten, welche von den anderen Religionen untermenget, unmöglich wären, hat er doch die Introduktion de facto angefangen und vor dem ganzen Konfistorium öffentlich erklärt, daß er künftig das Konsistorium nicht mehr befragen wolle, folglich als ein anderer Rädelsführer fortfahren wolle. 3) Sat er freimutig beschloffen, daß, wenn ihm künftig etwas insi= nuiert werde, er's verbrennen würde, wie folches das Protokoll und die drei bei Gericht zu Unna abgehörten Zeugen verifizieren. 4) Ob er gleich die spezielle Gundenerzählung feiner Beichtkinder in ber Unlage gewiffenlofer Beife in totum zu negieren fich erkühnt und, daß er diese Erzählung nicht mehr begehren wolle, zugleich angelobet, hat er fich boch ungefähr vor fechs Wochen von neuem gelüften laffen, den zu der Zeit fast todkranken bei dem Freiherrn von Bogt als Rutscher dienenden Christoph Greving, zu dem er als Seelenarat berufen worden, zu fragen, ob er auch gestohlen oder gehurt hätte75).

Wobei seine Worte ferner diese gewesen, er, der Autscher, hätte sich vor der Welt wohlgehalten, daß auch sogar niemand wider ihn Klage geführt, ob er sich auch wüßte zu erinnern, daß er jemandem etwas

<sup>75)</sup> Dümpelmann war bei der Beichtvermahnung die zehn Gebote durchgegangen. — Hemmerde, den 7. Juli 1763, bescheinigt in Bertretung des Inspektors Bordelius der Pastor in Frömern, von Steinen, daß die Gemeine Hemmerde die Ordination des jungen Dümpelmann wünsche, der seinen Bater im Amte unterstüßen solle.

entwendet, so mußte er es wiedergeben, wenn's auch nur einen Stüber wert sei. Und ob er auch mit Weibspersonen in Hurerei gelebt. Ueber welche Frage fich der Kranke sehr entrüstet, die Umstehenden aber als die Mutter und des Freiherrn Jäger sich darüber geärgert. 5) Als ein Sicherer namens Böffe schwer daniedergelegen, hat der Dümpelmann ihn unter Anhörung feiner Chefrau, die nebst ihrem kranken Manne aufs empfindlichste dadurch gerührt worden, gefraget, ob er auch in Hurerei gelebet. Der Kranke, als er eine Zeitlang auf diese unvermutete Rede ftill geschwiegen, ift von Dümpelmann ferner gefragt worden, was er hierauf sage. Hat endlich zur Antwort gegeben, daß er diese Sache anjeko zu beantworten viel zu schwach sei. Dümpelmann hat aber mit Fragen ferner bei diesem Rranken angehalten, ob er auch jemandem etwas entwendet oder gestohlen habe, so müßte er's wiedergeben. 6) So geneigt auch dieser Dümpelmann seine eigenen Neuerungen einzuführen, so ungeneigt ist er hingegen, E. R. M. Berordnungen zu erfüllen. Er hat in seinen fünfjährigen officiis nur zweimal die Hausvisitation gehalten, obgleich D. R. M. allergnädigste Intention dahin gehet, daß sie quartaliter verrichtet werde.

Die Gemeine zu Hemmerde bittet E. A. M. alleruntertänigst zu geruhen, den Richter von Deuthicum zu beauftragen, diese Sache genau zu untersuchen, sämtliche Untertanen über die Beschwerden, so sie wider den Dümpelmann haben, zu Protokoll zu vernehmen, dem Dümpelmann sein gewalttätiges Bersahren zu inhibieren, die vorzeschlagenen Zeugen über ihre Aussagen eidlich abzuhören und das Berhandelte zu E. A. M. Oberkonsistorium zur Decision einzuschicken, und dann ferner erkennen zu lassen, was Rechtens. Hemmerde, den 20. März 1740. Gemeindevorsteher und zu gegenwärtiger Sache Deputierte. Bessel, Gräffing, Schulte, Joh. Fried. Leisermann, Gördt, Schimmel, Friedr. Steamann<sup>76</sup>).

# 65. Simon Beinr. Schröter an den König.

E. A. M. geruhen sich hierdurch vortragen zu lassen, daß im Städtschen Blotho und in den herumliegenden Orten im Ravensbergischen hin und wieder viele zerstreuten ref. Untertanen sich befinden, denen ich als Prediger in dem nicht weit davon liegenden Lippischen Dorfe Langenholtzhausen vermöge der unter dem 19. März 1745 von E. A. M. erhaltenen Konzession alle Quartale in Blotho die h. Kommunion austeile und sonsten ersorderlichen Falls die sacra administriere. Da aber

<sup>76)</sup> Unna, den 8. Dezember 1741, spricht sich der Inspektor Möllenshof in einem Gutachten gegen die Gegner Dümpelmanns aus. Die Clever Regierung weist sie ab. Hemmerde, den 31. Juli 1744, bittet der größte Widersacher Dümpelmanns, der Schulze Geving, anderwärts den Gottesdienst besuchen zu dürsen; mit Dümpelmann sei er über dessen Reuerungen zerfallen.

zur Austeilung der Kommunion sich in Blotho keine bequeme Gelegensheit befindet, die Gemeinde hingegen immer mehr anwächst, also habe mich bemüßigt befunden, solches nicht nur alleruntertänigst anzuzeigen, sondern auch E. R. M. für diese bedrängte kleine Gemeine anzuslehen, in höchsten Gnaden geruhen zu wollen, derselben zu gestatten, alle Vierteljahre ihren Gottesdienst und die Kommunion in der Kirche oder, falls dies wider Verhoffen bedenklich, wenigstens vorserst auf dem Bürgersaal des Kathauses zu halten. Und wie nun das Simultaneum in mehreren Kirchen E. R. M. Landen und noch kürzlich in Tecklenburg eingesühret, so zweiste nicht, E. R. M. solches in höchsten Gnaden gestatten werden... Langenholtzhausen, den 14. Sepstember 174877).

#### 66. Gemeine Weslarn an den König.

Nach Absterben des Predigers Andrea haben unterschriebene Borsteher der Weslarnschen Kirche Soester Borde mit Einwilligung der ganzen Gemeinde den in Lehr und Leben von Geiftlichen und Belt= lichen als untadelig angepriesenen und im Bortrag besonders geschickten candidatum theologiae Schoof zu ihrem Prediger gewählt und voziert. Dieser Kandidat ist mit recht guten Zeugnissen sowohl von der hallischen theologischen Fakultät als auch von dem Soestischen Ministerio versehen, so daß wir gemeint, es könne derselbe schlechterdings das Predigtamt antreten. Statt deffen aber haben wir erfahren, daß, da das hallische Testimonium erwähnt, daß er nur ein Jahr daselbst teils studiert, teils doziert habe, wie ihm, obgleich das Edikt pom 29. September 1736 keine sicheren Jahre erfordert, ihm dennoch Schwierigkeiten gemacht werden können. Beil aber diefer Kandidat ein tüchtiges Testimonium von Halle vorgelegt hat und seinem Borgeben nach gern länger in Salle studiert hätte, wo nicht sein schwächlicher Körper, da er die hallische Luft nicht länger vertragen können, solches gehindert, so trägt zu E. R. M. die ganze Gemeinde das aller= untertänigste zuversichtliche Bertrauen, Allerhöchstdieselbe in höchsten Bnaden geruhen, die Bahl zu approbieren und uns den geschickten Brediger, auf den wir unfer Bertrauen in Not und Tod gefett haben, zu belaffen. 1751, Borfteber und Blieder der Gemeinde zu Beslarn.

### 67. Infpektor von Steinen an den Rönig.

Es sind seit vielen Jahren bei unseren Synodalversammlungen verschiedene Vorschläge geschehen, wie man den heilsamsten Absichten

<sup>77)</sup> Unter dem 29. September wird das Simultaneum genehmigt, auf den Einspruch der Blothoer Prediger am 5. Sept. 1750 aber wieder aufgehoben und den Reformierten der Bürgersaal zugewiesen. 1777 bitten diese von neuem um Gewährung der luth. Kirche. Der Bürgersfaal sie zu klein, der Aufgang zu ihm zu eng, sein Fußboden ganzschlecht. In Blotho und Umgegend zähle man 251 Reformierte.

S. R. Durchl, zu Brandenburg, nachhero R. M. in Breußen, Friedrichs alorwürdigften Andenkens, die durch einen Konfistorialbefehl vom 2. April 1692 an alle Inspektores im ganzen Lande ergangen in betreff einer zu errichtenden Synodal- oder Bredigerwitmenkaffe Benüge leisten möge. Man ist aber niemals damit zustande gekommen. Endlich ist bei unserer Synode den 20. und 21. Juli 1751 zu Hagen einhellig beschloffen, dergl. Raffe zu errichten und dem zeitlichen Inspektori aufzugeben, deshalb bei E. R. M. namens des Ministerii Borstellung zu tun und die alleranädiaste Konfirmation zu erbitten. Da ich diesem zufolge unter dem 12. Oktober 1751 bei E. R. M. Regierungsrat zu Cleve Borftellung und zugleich unvorgreifliche Borfchläge zur Errichtung dergl. Predigerwitwenkasse getan, E. R. M. auch aus Dero Regierungsrat den 19. Okt. 1751 folgendermaßen reskribiert haben: "Nun find wir zwar nicht ungeneigt, alles Mögliche zu der Bestätigung beizutragen, gleichwie wir aber defiderieren, daß Ihr zuwörderst von folchem projektierten Bunkte ein ordentliches Expeditum verfertiget, auch solches von allen membris synodi unterschreiben lasset und dem= nächst anhero wieder einsendet", so habe zwar das Expeditum und zugleich eine beglaubigte Abschrift aus unserem Synodalbuche, wie folche von den membris synodi unterschrieben worden, überschickt, als aber die Regierung unter dem 2. Mai 1752 reskribiert hat: "Wir haben das eingefandte Brojekt einer Witwenkasse der ev. luth. Brediger der Braffchaft Mark empfangen und finden dabei nichts Sonderliches zu erinnern. Gleichwie aber darin eine Rollekte, Berlag einiger Bücher, auch der 100. Pfennig von den Kircheneinkünften verlangt wird, also wird sich das Ministerium deshalb im Hoflager selber zu melden haben", unfer Ministerium also hierdurch an E. R. M. Hoflager verwiesen und mir darauf von unserer Synode den 18. und 19. Juli 1752 zu Hagen aufs neue der Auftrag gegeben worden, mich bei E. R. M. zu melden, als nehme ich dazu namens unseres Ministerii hiermit meine Zuflucht. Und da fich die Einrichtung diefer Predigerwitwenkaffe auf den Willen E. R. M. Borfahren gründet, zufolge desselben an anderen Orten dergl. Witwenkassen wirklich schon errichtet, wir auch von den allergnädigften Gefinnungen E. R. M. gegen Witwen und Baisen überzeugt find, so haben wir auch das alleruntertänigste Bertrauen, es werden Allerhöchft Dieselben unseren Bitten Blat geben. Und da die gebetene freiwillige Kirchenkollekte an einigen Orten E. R. M. Landen für die Predigerwitwen schon vorhin bewilligt worden ift, zweitens die auf die Kirchengüter gebetene Beisteuer auch den Kirchen fast nichts schaden kann, der zu errichtenden Witwenkasse aber zur merklichen Aufnahme gereichet, endlich drittens der Berlag78) der begehrten deutschen Schulbücher das Geld, das bis=

<sup>78)</sup> Der Verlag von Büchern wurde nicht bewilligt. Soest, den 28. Okt. 1754, beschließt das Stadtministerium eine eigene Witwenkasse. Berlin, den 5. Juni 1756 wird sie bestätigt.

her meist Auswärtige davon gezogen haben, solcher Gestalt im Lande bleibet, so hoffen wir, E. R. M. werden auch diese Stücke allers gnädigst zu bewilligen geruhen. Frömern, den 3. Februar 1753.

### 68. Ferd. Ludw. Riederstadt an den König.

E. R. M. muß ein so hartes als unverschuldetes Betragen der clevischen Regierung gegen unfere luth. Gemeine, zu der die Bürger dieser ansehnlichen Stadt, wenige ausgenommen, und vier große Dörfer nebst einigen besonders liegenden Bauernschaften gehören, in der alleruntertänigsten Rlage vorstellen. Nachdem die Hospitalkirche hier= felbit, in der die Reformierten ihren Gottesdienft halten, in den Stand geraten, daß sie einer Ausbesserung bedarf, ob ihr wohl nach den schriftlichen auf Gid und Pflicht erteilten Zeugnissen dreier Werkverständigen noch kein Einfall und keine Lebensgefahr droht, fo haben sich doch die Reformierten, deren Zahl sich wohl nicht über 60 erstrecken wird79), zur Regierung gewandt und um die Mithaltung ihres Gottesdienstes in unserer Pfarrkirche angehalten. Man weiß nicht zuverläffig, worauf sie sich bei diefem Gesuche gegründet haben. Soweit man aber aus ihren Gesprächen abnehmen kann, werden fie fich darauf haben berufen, daß die Reformierten zu Sagen, Schwelm und Altena die Lutheraner aus brüderlicher Liebe in ihren Kirchen aufgenommen hätten, als diese im Wiederaufbau ihrer Botteshäuser begriffen gewesen. Allein es wird sich bei näherer Untersuchung zeigen. daß die Reformierten an gemeldeten Orten ihnen ihre Kirchen nur in den Stunden überlaffen, in denen fie felbst folche nicht brauchten, und vielleicht würden jene diese um einen solchen Liebesdienst aar nicht angesprochen haben, wenn sie eine so kleine Gemeine ausgemacht hätten, daß fie fich, wie die Reformierten hier zu tun angefangen, in einem gemeinen tapezierten Saale, der mit Nebenzimmern ver-

<sup>79)</sup> Die Reformierten behaupteten, nicht 60—70 Seelen, sondern an die 300 zu zählen. Der Unnaer Magistrat, der ihre Hospitalkirche zu unterhalten verpflichtet war, hätte sie versallen lassen. Der Saal oder das Zimmer, so ihnen der Rat Zahn eingeräumt, sei viel zu klein, kaum die halbe Gemeine ginge hinein. Der Hausherr habe den Raum auch selber zum täglichen Gebrauch nötig. Die angewiesene Entré vom Rathause sei weder zu den gottesdienstlichen Uebungen geschickt noch destiniert, weil die Rausseute mit ihren Waren drauf ausstünden, die Schützenkompagnie sich da versammele, weiter zum täglichen Durchsgang zur Gerichtsstube offenstehe, auch die Feuerseitern und Bretter daselbst verwahrt würden. Es sei nicht nötig, in loco hoe profano et incongruo zu predigen und sacra zu administrieren, da eine große Kirche vorhanden, die absque pudore nicht versagt werden könne. Auch sie würden 1723 ihr Gotteshaus den Lutheranern nicht versagt haben, wenn es deren caprice hätte zugeben wollen, sie darum zu ersuchen.

sehen, zum Gottesdienst versammeln oder zu diesem Zwecke andere öffentliche Gebäude erwählen könnten. Benigstens ift es ihnen wohl nie in den Sinn gekommen, sich klagend an die Regierung zu wenden und das, was da, wo die Unmöglichkeit nicht im Wege steht, nur ein freiwilliger Liebesdienst bleibet, allenfalls mit gestärkter Sand zu suchen. Hier brauchen die Lutheraner ihre große Kirche, worinnen sich die menigen Reformierten ohnedies fast verlieren würden, von 6 Uhr des Morgens bis zu 4 Uhr des Nachmittags felbst, und kann in diesen Stunden keine Abtretung getroffen werden, wenn die aange Gemeinde zu den dreimaligen Sonntagspredigten wenigstens einmal erscheinen, ihre Glieder mit dem h. Abendmahl versehen und durch die unumgängliche Kinderlehre erbaut werden foll, wie das luth. Konfistorium alles in einer schon unter dem 10. dieses in das Hoflager abgelaffenen Borftellung auf das deutlichste erwiesen hat, worauf aber dasselbe bis zu dieser Stunde noch nicht beschieden worden, ungeacht die luth. Gemeindeglieder in keiner geringen Angst und Berwirrung stecken. Und wenn die Reformierten hierselbst den sanften Empfindungen, ich will nicht sagen der brüderlichen Liebe, die man bloß im Munde führet, sondern nur der mahren Menschenliebe Raum gabe, so würde fie keine Berfügung verlangen, durch deren Auswirkung die Gemüter einiger taufend Untertanen zerrüttet, die luth. Gemeindeglieder aus ihrer Berbindung, die Stadt und Rirfpel mit einander verknüpft, geriffen, die Nahrung der hiefigen Bürger gekränket, E. R. M. ftaatliche Einkünfte geschmälert und durch die ohne alle dringende Not geschehene Störung des luth. Gottesdienstes die wilden Sitten der Unmiffenheit zum Nachteil des Staates gestärkt werden.

Indeffen hätte man vermuten follen, die Regierung würde die Lutheraner hierfelbst der Reformierten Borftellung und Bitte mitgeteilt, jener Vorgeben untersucht und sich erst haben unparteiisch und umftändlich berichten laffen, ob die Mithaltung des reformierten Gottesdienstes in der luth. Kirche geschehen könne, ohne diese in dem ihrigen zu ftoren, und ob in diesem Falle den Reformierten nicht andere bequeme Gebäude zur Fortsetzung ihres Gottesdienstes angewiesen werden könnten. Statt deffen erläft die Regierung einen Machtspruch, der doch E. K. M. unumschränkter Hoheit allein vorbehalten bleibt, und befiehlt dem Magistrate, die Mithaltung des reformierten Gottesdienstes in der luth. Kirche zu regulieren. Luth. Konsistorium findet sich darauf genötigt, die Unmöglichkeit sowohl als die Unnötigkeit davon der Regierung vorzustellen, und zeigt, wie unbillig es sei, wenn die Reformierten unsere Religionsverfaffung kränken wollten, da doch die Lutherischen, als ihnen ihre Kirche 1723 abgebrannt, ihren Gottesdienst auf dem Rathause gehalten, ungeacht fie der Zahl nach die Reformierten so sehr weit übertreffen. Man hat aber dies alles in Betracht zu ziehen nicht gewürdigt. Dem Hogräfen Giesler in Altena wird aufgetragen, das Interimssimultaneum de

plano zu regulieren und bei erfolgter Opposition die gestärkte Hand zu gebrauchen. Sobald dieser zur Ausrichtung seiner Kommission anlangt, stellt ihm das luth. Konsistorium alle Gründe vor, woraus die Unmöglichkeit und Unnötigkeit des Simultanei erhellt, und beruft fich förmlich ad superiorem. Nachdem diese Appellation eingelegt, die allen ferneren Handlungen ihre Kraft nimmt, werden die Konfistorialen dreimal persönlich zu erscheinen eingeladen mit dem Bedeuten, daß man an einem gütlichen Bergleich arbeiten und wegen der Stunde Abrede nehmen wollte. Ronsistorialen antworten schriftlich, daß hier gar kein Bergleich stattfände, auch nicht die allergeringste dringende Not vorhanden, eine Abanderung der luth. Religionsverfassung zu betreiben. Run hätte man denken sollen, Commissarius würde sich mit gebührender Achtung gegen die Oberen, auf welche sich das luth. Konsistorium förmlich berufen, beschieden haben, daß er mit allem weiterem Berfahren, bis die Appellation gehört und beschieden wäre, stillestehen mußte. Allein unter dem Bormande, es sei ihm ein mandatum sine clausula gegeben, greift er durch, da er doch als ein Rechtsgelehrter leicht miffen kann, daß hier keiner von den Fällen zu treffen, in denen ein mandatum sine clausula erteilt werden kann. Es wird von ihm eine solche Einrichtung des unstatthaften Simultanei beliebet, permöge welches den Lutheranern ihre Stunden zu dem zweiten und dritten Gottesdienste weggenommen, den Reformierten in der den Lutheranern eigenen Rirche zuerteilt werden. Die luth. Rüfter follen dem ref. Prediger die Sakristei aufschließen, der luth. Organist dem reformierten die Schlüffel der Orgel reichen und die luth. Läuter den Reformierten zu ihren Gottesdiensten läuten. Mir wird bei 20 I. Brüchtenstrafe aufgelegt, solche unerhörten Dinge, gegen die ich selbst als ein Blied des Konfistoriums appelliert, von der Kanzel der Bemeinde bekanntzumachen. Ich kann mich in diese wunderliche Zumutung gar nicht finden. Rach allen Grundfätzen der gefunden Bernunft mußte ich notwendig denken, ich wurde die Oberen glaubend machen, als ob ich mir die wahnwitige Dreistigkeit erlauben wollte, fie zu äffen, wenn ich das, wogegen ich als Mitglied des Konfistorii appelliert, durch die Bublikation mit veranstalten helfe. Aus diesem Grunde unterließ ich es, den harten Entwurf des Rommiffars wegen der versuchten Ordnung des Gottesdienstes der Gemeinde bekanntzumachen. Ich hatte dabei alle Urfache zu hoffen, die Clevische Regierung werde dies Berhalten, das den unwandelbaren Regeln des Rechts gemäß, gutheißen, dem Kommiffar aber wegen seines Berfahrens einen scharfen Berweis geben. Allein meine Hoffnung mußte mir diesmal wider alles lutherische Denken fehlschlagen. Der Entwurf des Kommissars wird gebilligt, und ich werde wegen unterlassener Publikation, die man eine strafbare Opposition zu nennen beliebet, in 20. T. schuldig erklärt, der Landreiter wird befehligt, solche Erekution beizutreiben, und mir wird wie den sämtlichen Ronfistorialen

bei 50 I. Strafe die Bublikation und Bewirkung des proclamati befohlen. Die allergrößeste Behmut, die mich über diese Erklärung der clevischen Regierung befiel, gestattete mir nicht, an bem folgenden Sonntage selber zu predigen. Um aber nicht meinen Konsistorialen den Landreiter weiter auf den Sals zu bringen, mußte ich zugeben, daß ein anderer meine Stelle vertrat. Die Publikation geschah wirklich, aber mein Gott, welche Donnerschläge waren nicht fast alle Worte des proclamatis an den Herzen aller luth. Zuhörer! Einigen liefen die Tränen strommeife aus den Augen. Andere will der Schmerz fast rafend machen. Andere vergeffen an dem Orte ihrer gewöhnlichen Andacht ihrer felbst, erheben mährend der Bublikation ein lautes Belächter und meinen, wenn man so mit E. R. M. allergetreuften Untertanen umgehen dürfte, so wird man ihnen wohl nichts übel= nehmen dürfen. Rein Mensch aber von den Bornehmsten bis zu den Beringsten begreift, womit doch einige tausend der getreusten Untertanen ein so hartes Schickfal, als die Störung des Gottesdienstes durch die Wegnahme der unentbehrlichsten Stunde ift, verdient haben, und woher es doch in aller Belt komme, daß man sie jett felbst in den allerempfindlichiten Schrecken fete, da doch E. R. M. in gemiffen Fällen höchstdero getreuste Untertanen gegen ein künftiges Schrecken durch ausdrückliche allergnädigste Ausschreibungen schon zum voraus verwahrt hätten. Gleich den Morgen drauf stellt sich der Landreiter bei mir ein, und ich habe ihm laut Quittung in meinen händen 20 T. nebst Gebühren für ihn und Porto richtig bezahlen muffen. Jedoch obaleich E. R. M. weltbekannte Großmut mich fast glauben läßt, E. R. M. werden das von mir abgeholte Blutgeld in Höchstdero segens= vollen Kaffen nicht gelegt wiffen wollen, so will ich doch einen so kränkenden Umstand, der aber im Bergleich unserer übrigen Bedrängnisse unendlich klein ist, nicht weiter berühren. Unna. 28. März 1753.

## 69. Inspektor von Steinen an den König.

E. A. M. haben mir unter dem 4. Juli a. c. befohlen, binnen vierzehn Tagen zu berichten, woher der Unterschied rühre, daß an einigen Orten die Aposteltage besonders, an anderen aber nicht an den Tagen, wenn sie einfallen, geseiert werden, und was dazu Gelegenheit geseben haben möge. Ich vermelde darauf, daß ich die Ursachen nicht eigentlich wissen kann, vermute aber, daß sie eben die sein, die vor Zeiten Gelegenheit gegeben haben, daß die Mariens und Johannisseste an etlichen Orten besonders geseiert, an etlichen aber auf den Sonntag verlegt worden. Köln, den 13. März und 22. Dezember 1696 und abersmal den 2. Januar 1697, wurde besohlen, die Johanness und Mariensseste auf die Sonntage zu verlegen. Einige haben Folge geleistet, andere aber sind bei der alten Weise geblieben, und diese Unordnung hat dies 1717 gewähret. Als aber in diesem Jahre unter dem 1. Juni

aus E. R. M. Regierung zu Cleve bei 25 Gg. Strafe befohlen wurde, den porigen Edikten nachzuleben, ist dadurch eine völlige Gleichheit der Keier besagter Feste eingeführt worden. Berlin, den 23. Januar 1723, ift gleichfalls befohlen worden, so wenig die Aposteltage als die Marienfeste an den gewöhnlichen Tagen zu feiern, doch aber dabei erlaubt worden, sie auf die nächsten Sonn= oder Buftage zu verlegen. Un einigen Orten hat man Kolge geleistet, an anderen aber ohne Zweifel aus keinem anderen Grunde, als weil keine Brüchtenftrafe darauf gelegt worden und damit man ja den bunten Rock des Papit= tumes nicht gar ablegen möge, hat man dergleichen beibehalten und also auf diese Zeiten gebracht. Es wird auch wohl wegen des gemeinen Volkes dieser Unterschied so lange anhalten, bis sich E. R. M. es gefallen laffen, durch einen erneuerten und geschärften Befehl eine Einheitlichkeit in Dero clevischen und märkischen Brovinzen in Absicht auf die Aposteltage als der Erntepredigten einzuführen. Fromern, den 13. Juli 175380).

### 70. Inspektor von Steinen an den König.

Allerdurchlauchtiafter, Großmächtiafter König, Allergnädigster König und Berr! Der lutherische Brediger Spikbart81) zu Elberfeld hat vor einiger Zeit zum Unterricht der Jugend in seiner Gemeinde eine Seilsordnung drucken laffen und ihr einen kleinen Traktat unter der Aufschrift "Religionsprobe" beigefügt. Dieses lettere haben die katholischen Geistlichen angesochten und es anfänglich bei der Regierung ju Duffeldorf dahin zu bringen gewußt, daß der Prediger Spigbart darüber zur Berantwortung gezogen, welchem er auch ein Genüge geleistet. Und ohnerachtet daß selbiger kein Autor von diesem Traktätchen, sondern es bereits vorhin im Druck, ohne daß es einigem Widerspruch unterworfen, viel weniger verboten noch eingezogen gewefen, so haben gemeldete Beiftlichen dabei nicht geruht, sondern die Sache soweit getrieben, daß sogar der Amtsrichter Alhauß den Brediger Spigbart, da er ihn vorher auf eine besondere Beife aus der Stadt veranlagt, in persönlichen Arrest gezogen und ihn mit einer starken Wache nach Düffeldorf bringen und zufolge des Urteils ein Bierteljahr auf halb Baffer und Brot hinsetzen wollen, welches derselbe auch wirklich würde bewerkstelligt haben, wofern er ihn nicht unter besonderen Absichten nach Elberfeld geführet und daselbst eine Zeitlang abgefest, wodurch seine Gemeindeglieder fo fehr gerührt,

<sup>50)</sup> Cleve, den 1. August 1753, bittet die Regierung den König, die Feier der Aposteltage in der Grafschaft Mark auf die folgenden Sonnstage zu verlegen. Im Clevischen wisse man schon lange nichts mehr von ihrer besonderen Feier. Unter dem 17. August wird dann das Edikt vom 23. Januar 1723 von neuem eingeschärft.

<sup>&</sup>lt;sup>81</sup>) Bgl. Acto historico-ecclesiastica XIX, 64—99.

daß sie häusig zusammengetreten, indem sie ihren Seelsorger als den größten Uebeltäter in der Gefangenschaft gesehen, auch endlich seine nächsten Unverwandten aus dringender Not sich entschlossen, cautionem de iudicio fisci auf 3000 Rt. zu leisten, wogegen nun zwar derselbe des Arrests befreit worden, allein gleich folgenden Tag darauf ist ein Rommando von 348 Soldaten in die Stadt gerückt, und obgleich vorgemeldete Kaution nur eventuell bestellt worden, so haben dennoch selbige 900 T. davon sofort eingetrieben und die dahin zum völligen Ruin auf Rosten dieser bedrängten Leute gelegen.

Bobei es annoch nicht geblieben, sondern es sind außer den Konsi= ftorialen an die dreißig Mann von den ersten Raufleuten nach Diffel= dorf in Arrest gebracht, welches Verfahren demnach bloß und allein zur Unterdrückung der protestantischen Untertanen abzielet. Denn ohne einmal die Arten dieser harten Brozedur zu ermähnen, da selbige ab executione den Anfang genommen und folche Personen zur Untersuchung adhibieret, die der katholischen Religion zugetan sind und also unmöglich ohne Gemütsaffekt sich dabei betragen können, so ist auch außerdem das Unternehmen des mehr erwähnten Predigers Spikbart nicht so beschaffen, daß es einer Untersuchung bedürfet, viel weniger eine Ahndung nach sich gezogen hätte, gestalten selbiger wie obgedacht kein Autor von dem Traktätchen ist, sondern nur von neuem auflegen laffen, die darin vorkommenden Ausdrücke auch nicht den Katholischen zum Nachteil gereichen, sondern bloß die Wahrheit mit sich führen, welche ja den protestantischen Lehrern in Jülich und Berg nach dem Religionsfrieden und besonderen Rezessen zum Unterricht und Befestigung ihrer Gemeinden ungehindert zu reden freistehet. Selbsten in dem Heidelberger Katechismus sind solche Worte aufgeführt, die den Katholischen jederzeit unangenehm gewesen, und dennoch werden sie öffentlich gelehrt, auch dieses Buch zum öfteren aufgelegt, worüber so wenig der Verleger als Drucker bestraft worden. Dahingegen werden von katholischer Seite die anzüglichsten Schriften zum Druck befördert, ja man entziehet sich nicht, auf den Kanzeln, bei Brozessionen und anderen Gelegenheiten die Protestanten auf das Herbste anzugreifen. überhaupt soll dieser jetige Vorfall die Absichten der Katholischen ins offene legen. Denn ihr Betragen seit einigen Jahren her gibt genugsam zu erkennen, daß ihr Augenmerk einzig und allein dahin abzielet, die Protestanten an Orten, da sie nicht die völlige Gewalt haben, auszurotten.

Ich nehme daher wegen der Verbindung, in der das märkische Ministerium mit dem jülich-bergischen stehet, zu E. A. Maj. meine untertänigste Zuflucht mit sußfälliger Bitte, sich dieser so unbillig gedrückten Protestanten anzunehmen und sie vigore recessus mit Nachdruck zu schützen, besonders durch Dero mächtiges Vorwort bei S. Kurfürstl. Durchl. von der Pfalz den Prediger Spizhart in seinen

betrübten unverschuldeten Umständen allergnädigst zu schützen und zu pertreten. Der übrigens in tiefster Ehrsurcht ersterbe.

Frömern, den 27. September 1754, E. R. Maj. untertänigster Anecht Joh. Dietrich von Steinen, Prediger in Frömern, des lutherischen Ministerii in der Graftschaft Mark Inspektor.

### 71. Sattingens Gildenmeifter an den Minifter.

Wir unterschriebene Gilbenmeister haben auf Gutbefinden unserer Gilden- und Zunftgenoffen bei hochlöblicher Regierung zu Cleve, als diese die gewöhnliche Frühpredigt auf Beihnachten unterfagen laffen, angestanden, daß, da allhiers2) zwei Prediger vorhanden, von vielen ein- und auswärtigen Eingeseffenen auch jährlich eine gewiffe Quantität Wachs zu den Lichtern geliefert wird, mithin der Kirche, an und für sich betrachtet, deshalb nichts zur Last fiele und besonders hier auch eine katholische Kirche vorhanden, worin dergl. Frühpredigt und gar in der Nacht um 1-3 gehalten wird, fort auch weil folche bei der hiefigen luth. Gemeine seit undenklichen Jahren in aller Ordnung und daselbst mit Freude sowohl der hiefigen Brediger als Gemeindeglieder gefeiert und nicht zur Nachtzeit, sondern morgens gegen 5 Uhr angefangen werde, deren fernere Saltung allergnädigst verstattet werde. Worauf wir aber wider alles Vermuten mit einer abschläglichen Reso= lution versehen worden. Daher wir denn, da das Berlangen unserer Prediger sowohl als sämtlicher Gemeindeglieder einstimmig dahin ging, solche fernerhin halten zu dürfen, uns deshalb unterm 15. Mai a. e. an ein hochpreisliches Justizministerium wandten und baten, daß uns aus den in unferer Borftellung enthaltenen mahrhaften Gründen

<sup>82)</sup> Hattingen, den 15. April 1730, Rektor Joh. Alex. Syberberg an den König: "Nachdem der hiefige luth. Baftor Schoppius vor einigen Tagen mit Tode abgegangen und dieser sowohl als dessen zwei Borgänger von E. R. M. immediat hierher gefett worden, folglich die Kollation des hiefigen Pastorats jest abermal E. R. M. heimgefallen ist, so unterwinde ich mich, in aller Untertänigkeit Deroselben aller= gehorsamst vorzutragen, wasgestalt ich stadt- und landkundigermagen nach absolvierten studiis theologicis zu Halle nicht nur a. 1716 zum Konrektor hierher berufen, sondern auch nachher a. 1725 zum hiesigen Rektorat befördert sei und solche functiones mit vielmaligen öffent= lichen Lehren und Predigen ju jedermanns Bergnügen bergeftalt versehen habe, daß zur erbaulichen Wiederbekleidung des vakanten Bastorats so wenig an meiner notorischen Kapazität, als noch weniger an meiner untadeligen Führung das geringfte kann ausgesetzt werden, sondern mir hierbei vor allen anderen der Borzug noch um so viel mehr zu gönnen fei, da mir der Zuftand und Umftande der gangen Bemeinde am besten bekannt ift, mithin alles mit Bottes Silfe von mir zur wahren Erbauung eingerichtet werden kann."

die Ausübung solcher Frühpredigt fernerhin allermildest verstattet werden möchtes:). Da wir indessen darauf, und unerachtet wir solche Borstellung mittels anderweiten Bortrages unterm 10. September a. c. in allergnädigste Erinnerung gebracht, noch dis jeko mit keinem Ressultat versehen worden und das Weihnachtssest wieder herbeieilet, so haben wir Ew. Exc. als der dem geistlichen Departement vorgesetzen Person diese Angelegenheit hiermit in Erinnerung bringen und bitten wollen, uns die Haltung der Frühpredigt aus den angesührten Gründen ferner gnädigst zu verstatten und uns die alleruntertänigsterbetene Resolution baldigst zusertigen zu lassen. Hattingen, den 26. Oktober 1782, Ew. Exc. untertänigste Diener Gildemeister der Kräsmer, Tuchmacher, Schmiede, Schuster, . . . und Flanellmacherzunst.

Unter dem 23. November schrieben fie an den König. Die Regierung antwortete dem Herrscher auf deffen Anfragen am 11. Dezember: "Bon verschiedenen Gerichten der Grafschaft Mark mar angezeigt, wie bei einigen lutherischen Gemeinden die Racht- oder Frühpredigt auf Beihnachten annoch üblich sei, dabei aber häufige Erzesse und Unordnungen vorgingen. Dadurch werden wir bewogen, durch eine allgemeine Zirkularverordnung den Untergerichten der Grafschaft Mark aufzugeben, den Gemeinden ihres Distrikts, wo bergl. Racht= predigten auf Beihnachten annoch gehalten werden, deren fernere Saltung gänglich zu unterfagen, zumal die Erfahrung bestätigt, daß dieselben zu allerhand strafbaren Unordnungen zwischen dem Gefinde und der mutwilligen Jugend Gelegenheit geben, die halbe Nacht mit Schwärmen, Saufen und Lärmen zugebracht, diefe Predigten auch mehrenteils nur von dem mutwilligen Böbel und kleinen Kindern besucht worden, überdies auch die dabei verbrauchten Lichter und Koften der Zubereitung derselben, die an einigen Orten, weil dabei geschmauset wird, oft hoch kommen, weit nützlicher zum Besten der Kirchen verwandt werden können. Zwar haben die jeto supplizierenden Bildenmeister zu Sattingen verschiedentlich hierselbst bei uns remonstrieret, auch haben wir über die von ihnen vorgebrachten Gründe

<sup>83)</sup> Cleve, den 28. Febr. 1780, war das Berbot der Regierung erfolgt. Hattingen, den 5. Dez. 1782, bescheinigt Pastor Dickmann, daß die Frühpredigt während seiner 24jährigen Amtszeit stets in bester Ordnung und Stille zur wahren Erbauung der Gemeinde gehalten worden sei und er zur Beruhigung seiner Gemeinde ihre Wiedergestattung erhosse.

Berlin, den 9. Januar 1783, werden die Gildenmeister abschläglich beschieden. Am 15. November 1789 erneuern sie ihr Gesuch: "Wir fordern alle die auf, die uns auch nur das entsernteste Beispiel einer bei Gelegenheit dieses Gottesdienstes entstandenen oder auch nur moralisch möglich gewesenen Unordnung anzugeben sich getrauen nichten." Eleve, den 26. November 1789, wird die Weihnachtsfrühpredigt wieder gestattet.

den Inspektor ministerii Lutherani in der Grafschaft Mark, von Steinen, in seinem Gutachten vernommen. Da aber diefer auch der Meinung war, daß diese zu Sattingen auf Weihnachten nur noch übliche einzige Nachtpredigt füglich unterbliebe und so wie die übrigen gewöhnlichen Frühpredigten bei Anbruch des Tages gehalten und alles dazu bestimmte Bachs zum Rugen der Kirche verkauft werde, die Bemeindeglieder sich auch dabei zu Tage weit beguemer und häufiger als bei Racht einfinden könnten, so haben wir die Supplikanten um so mehr abgewiesen, als sonst die übrigen Gemeinden der Grafschaft Mark, welche fich porbemeldte allgemeine Berordnung haben gefallen laffen, daher Gelegenheit nehmen würden, ebenfalls auf die fernere Beibehaltung sotaner Nachtpredigt zu bestehen, wobei wir jedoch zugleich bemerken muffen, daß der einzigen luth. Gemeinde zu Bochum die Haltung dieser Frühpredigt auf Weihnachten von uns verstattet ist, weil bei derselben an allen Sonntagen und Festtagen des ganzen Jahres, auch felbst in den Wintermonaten eine Frühpredigt gehalten wird, wozu ein besonderer Frühprediger bestellt ift, der die dabei in dem Klingelbeutel gesammelten Gelder als einen Teil seines Salarii zu genießen hat."

### 72. Juftigkommiffar Geisler an den Minifter Zedlig.

Lüdenscheid ist eine Stadt, worin außer dem Landgericht und übrigen Literatis verhältnismäßig viele Kaufleute und andere Bürger guter Kondition wohnen. Hauptfächlich hat diese Stadt nicht allein selbst ein Kirchspiel, sondern ist mit anderen Kirchspielen umgeben, wo auf dem Lande die angesehensten Sandelsleute sich befinden. Sie ift also ein Ort, der nicht allein mit seinem eigenen Kirchspiel beständig viel Jugend hat, die zu Kenntniffen in Sprachen und humanioribus erzogen wird, daß er einer recht gut bestellten, wenigstens an die ersten Rlaffen eines Gymnafii anschlieftenden Schule bedarf. Er hatte auch das Blück vorhin, eine Reihe von Jahren durch die vortrefflichsten Schulrektoren zu besitzen. Das Resultat ihres geschickten und judiziösen Fleiges zeichnet fich noch in dem verfeinerten Geschmack und der Geschicklichkeit der nun zum Teil schon altgeworde= nen, zum Teil in männlichen Jahren fich befindenden Bewohner der Stadt sowohl als der Kirchspiele, welche unter diefen Männern die Schule besucht haben, auf eine hervorstehende Art ab. Ich glaube, daß in hiesiger Proving es anderswo wenig Raufleute gibt, welche mit mehrerem Geschmack Briefe zu schreiben und vorkommende Literatur= sachen zu beurteilen wissen als diese. Aber vor 21 Jahren ging der lette diefer Männer mit Namen Lange zur mahren Betrübnis der gangen hiefigen Gegend in seinen besten Jahren mit dem Tode ab. Die Stelle wurde wieder mit dem jest noch lebenden Rektor Rocher besetzt. Diesem Manne aber fehlt es überall an den Eigenschaften, welche einem Schullehrer, ich will nicht einmal fagen, excellent ober

nüglich, sondern schlechterdings notwendig find. Statt also daß por= mals von allen Seiten der Grafschaft Mark felbst aus den Städten Aferlohn, Altena, Hagen nicht allein, sondern auch aus dem Fürstentum Schwarzenberg und Herzogtum Berg Jünglinge häufig in Lüden= scheid sich befanden und diefer Ort gleichsam ein Sammelplat junger Leute honoratioris conditionis mar, mithin diefes Städtchen wirklich in sichtbare Aufnahme brachte, statt deffen, sag ich, verließ nicht allein fremde Jugend jest denfelben, fondern die bemittelten Eingeseffenen der Stadt und Raufleute mußten ihre Kinder bald hie-, bald dorthin schicken oder sich eigene Informatoren halten. Inzwischen da doch der Bermögende felbst seine Rinder nicht gern gar ju früh der Fremde anvertraut, so mußte er es doch dem Rektor zuschicken, und der Unvermögende war vollends dazu gezwungen. Eine traurige Beränderung für Lüdenscheid, deffen Rirchspiel und hiefige Gegend in Ansehung der Bildung der Jugend. Schon 21 Jahre ist also Lüden= scheid unter diesem moralischen Drucke. Wollten einige auf den Rirch= spielen fich zusammenwerfen, ein geschicktes Subjekt zur Bildung ihrer Jugend zu requirieren, fo beneidete der Rektor, auf fein ius quaesitum geftütt, solches und legte Hinderniffe in den Weg, ob man ihm gleich billige Borschläge avancierte. Er forderte aber immer die härtesten Bedingungen. Denn da sein Fehler nicht in Bosheit bestehet, so hat man keinen Saf wider ihn, fondern hätte ihm gern längft eine feinen Kräften angemeffene Dorfpredigerstelle gewünscht, wäre ihm gern dazu behilflich gewesen. Da nun vor einiger Zeit der Em. Erc. nicht unbekannte Magister Bährens84) mit allergnädigster Erlaubnis, in einem

<sup>84)</sup> Halle, den 26. Juli 1785, Joh. Chriftoph Friedr. Bährens, Kandidat der Gottesgelehrsamkeit und Mitglied des Seminars zu Halle, an den König: "Beil mir der Magistrat und das Konsistorium meiner Baterstadt Meinerthagen die Errichtung eines neuen Erziehungsinstitutes aufgetragen haben, wodurch dieser Ort aus seinem Elende emporgehoben werden möchte, in dem er feitdem gefeufzt, als ihm sein Privatgericht entnommen ist, so mag ich's hiervon zugleich, die Attestata derselben sowohl als der hiesigen theologischen Fakultät Ew. R. Maj. untertänigst vor den Thron zu legen und bitte demütigst, mir das Privilegium zur Errichtung der Schule und ein anderes zu einer Rollekte, wovon die erften Roften beftritten werden können, erteilen zu laffen. An dem glücklichen Erfolg diefes Unternehmens ift nicht zu zweifeln, zumal da gedachter Ort an den Bergischen, Schwarzen= bergischen und Kölnischen Grenzen liegt, welche ihn die wichtigften Borteile dadurch können genießen laffen." Bgl. auch die Flugschrift: Nachricht an alle Menschen= und Kinderfreunde des westfälischen Bublikums wegen eines zu Meinerghagen zu errichtenden Badagogiums von Joh. Ch. Fr. Bährens. Hoi to uardaveir. Frankfurt und Leipzig. Auf Roften des Berfaffers.

etwa bequemen Orte hiesiger Proving ein Badagogium zu instituieren, in seine Baterstadt Meinerthagen zurückgekehrt ift, so hoffte man, diefer murde Lüdenscheid vorzüglich dazu mählen, weil diefe Stadt gang in der Mitte des südlichen Teils der Grafschaft Mark und also keine andere wie sie so bequem dazu ist. Er wählte aber aus Liebe zu seiner Baterstadt diese, nämlich Meinerthagen. Dies Städtchen liegt gang am Ende der Grafichaft Mark hart am Schwarzenburgischen in einer gang gebirgigen Gegend, und der Magifter Bahrens wird hier schwerlich reufsieren, da Meinerkhagen aar zu entlegen liegt. Ohnehin ist Meinerkhagen eigentlich ein Dorf und kann keine fremden Junglinge beguem unterbringen, mahrend Lüdenscheid voll gut gebauter Säufer ift, wo 40, 50 und mehr Jünglinge bequeme Quartiere finden könnten, und welches gewiß Bergische und andere Ausländer suchen, während sie Meinerkhagen refutieren werden. Der Magistrat, die Geiftlichkeit und Bürgerschaft zu Lüdenscheid sowie die Kaufmannschaft auf dem Kirchspiel machten also noch sich Hoffnung, daß der Bährenss) seinen Entschluß ändern würde, und Reflexion auf ein solches Institut in Lüdenscheid. Es wurde demfelben vorgetragen, und er hat zu nicht geringer Freude der Stadt und Kirchspiele darin gewilligt. Aber jett ift der Rektor im Bege, der keine Sinderniffe verabfaumen wird, das er nur ergreife, dies erspriefliche Werk zu vereiteln. Denn man hat dieses gespürt, als man ihn sondieren laffen. Man denkt nicht daran, ihm von seinen Einkünften oder Renten das gerinafte zu nehmen, und es könnte auch die Sache so eingerichtet werden, daß er bei dem Badagogio in einer seinen Fähigkeiten angemeffenen Aktivität bliebe, und in Ansehung des Ranges würde ihm auch nicht präjudiziert, da der Bährens als Magister solchen ohnehin über ihn hat. Dächte da der Mann rasonnabel, beurteilte er sich mit Bescheidenheit selber, überdächte er, welches moralische Uebel und welcher Schaden daraus

Den 2. Mai 1786 meldet Bährens dem Minister, daß er ein Buch drucken lasse: "Lehrbuch, die griechischen und lateinischen Klassiker zweckmäßig zu lesen". Der Subskriptionspreis betrage 9 Gr. "Auf eine große Anzahl Schüler kann ich bauen. Damit die Schule einen Fonds bekomme, habe ich mich mit einigen uneigennützigen Gelehrten verbunden, eine Monatsschrift "Der Freund des Menschenglücks", westfälischen Lesern gewidmet, herauszugeben, deren Ertrag, bloß die Druckkosten abgerechnet, zum Besten armer Schüler verwandt werden soll." Im weiteren bittet er um eine Unterstützung, wenigstens ihm Freipost von Halle dis Schwelm zu gewähren. Sonst müßte er seine Bücher verkausen, um nur nach Hause zu kommen. Bgl. auch das Flugblatt vom 20. März 1786 aus Halle "Rachricht ans Publikum: Anzeige des Lehrbuches, die griechischen und lateinischen Klassiker zweckmäßig zu lesen". Am 6. Sept. 1786 wurde das Pädagogium in Meinerthagen eröffnet.

entstehet, daß aus ihm kein Merkur oder Didaktiker geworden ist, so würde er selbst um so mehr mitwirken, daß das Institut zustande käme, da es ihm nicht nur nicht schadet, weil er keine Scholaren hat, sondern die Schule nur eine Schule zu sein scheinet, nicht aber ist, er aber bei dem Institut noch angemessene Geschäfte bekommen könnte. Allein dies tut er demohngeachtet ohne höhere Unweisung nicht, sondern wird nur Berwicklung und Beitläusigkeiten zu weben suchen. Meine untertänigste Supplik besteht darin, die Erlaubnis zur Anslegung eines Pädagogii in Lüdenscheid mit Besehl an den Rektor, dabei nicht hinderlich zu sein, demütigst zu erbittense).

# 73. Inspektor von Steinen an den König.

E. R. M. untertänigst anzutreten zwingt uns die traurige Lage der Bitwenkasse unseres luth. Ministerii in der Grafschaft Mark. Das, was anfangs schien, Bohltat für arme verlaffene Predigerwitwen und maifen zu fein, und folches auch ohne 3meifel murde gemesen sein durch Einführung des neuen Berlinischen Gesangbuches, wenn E. R. M. Befehle mären befolgt worden, gereichet jett, da feine Einführung von eines jeden Freiheit, und zwar von der Willkür der gemeinen Bolksklaffe abhängt, zu ihrem ganglichen Ruin, wenn Deroselben königliche Enade uns nicht rettet. Unfer Ministerium, da es vermöge gnädigsten Reskriptes vom 2. Oktober 1780 den Befehl erhielt, das Gesangbuch zum gottesdienstlichen Gebrauch wie in den königlich preußischen Landen mit dem Anfange des Jahres 1783 ein= zuführen, war bereit, da es längst ein verbessertes Gesangbuch gewünscht hatte, diesen Befehl alleruntertänigst zu befolgen. E. R. M. hatten die Gnade, dem Ministerium zum Besten der Bredigermitmen= und -waisenkasse über den Abdruck desselben Berlin, den 14. Nov. 1782, ein Privilegium zu erteilen. Es wurde also im Synodo von den deputatis ministerii beschloffen, eine Auflage von 10000 und danach eine zweite von 12 000 Exemplaren zu veranstalten, damit es den Bemeinden an den erforderlichen Büchern nicht fehle. Hierzu wurde ein ansehnliches Rapital erfordert, und wurde mir als dem zeitlichen Inspektor und dem Prediger Dahlenkamp zu Hagen als seriba mini-

<sup>86)</sup> Schwerte, den 16. Juni 1793, bittet Bährens um die Predigersstelle in seiner Baterstadt. "Meine Gesundheit und Kräfte werden durch Nahrungssorgen täglich härter mitgenommen. Mir und den Meisnigen kann ich bei der äußersten Frugalität nicht das Notwendigste geben. Ich lebe an einem Orte, da man die Arbeiten eines Schulsmannes nicht angemessen belohnen kann." Seinem Gesuche legt er eine gedruckte Predigt bei: "Das Glück der Bürgertreue. Eine Predigt über Röm. 13, 1—7 am 10. Trinitatissonntage nach der glücklichen Einsnahme von Mainz durch die preußischen Truppen der Gemeinde zu Schwerte gehalten".

sterii vom Synodo aufgetragen, die dazu erforderlichen Gelder zu beschaffen. Wir befolgten diesen Auftrag, und auf unseren Kredit wurden uns die Kapitalien vorgeschoffen. Wäre nicht durch einen Apik in Berlin auch der Prediger Dickershoff in Hagen befeelt worden. den Geist des Aufruhrs in dieser Proving rege zu machen, so würde die erste Auflage uns in den Stand gesetzt haben, die zweite zu beftreiten. Aber nun empörte sich der Böbel, störte den öffentlichen Gottesdienst, und nur sehr wenigen Predigern ist es gelungen, das neue Gesangbuch ohne Tumult einzuführen. Kein Brediger wagt es mehr, dieserhalb Versuche zu machen, da er fürchtet, daß der unverftändige Haufe des Bolks jederzeit gegen ihn triumphiert. Alle Eremplace bleiben liegen, werden mit der Zeit ein Raub der Ratten und Mäuse und kosten uns mehr an Miete, ihnen auf Zimmern eine Freistätt zu verschaffen, als von den den Buchhändlern überlaffenen Exemplaren einkommt. Wir sehen also in diesem Menschenalter keine Soffnung, es einzuführen, wenn E. R. M. nicht zur Aufklärung und Berbefferung in Rirchen und Schulen foldes Allerhöchft felbit befehlen.

Wir haben zu dem Verlage diefer beiden Auflagen ein Kapital von 2560 T. verwendet. Der größte Teil davon ist von Fremden geborgt und das übrige aus den Kapitalien der Witwenkasse bestritten worden. Bisher haben wir die Zinsen durch einen jährlichen Ministerialausschlag aus den Kirchenfonds der Gemeinen bestritten, so daß sowohl die jährlichen Zinsen an die Witwen sind verteilt worden, als auch die creditores befriedigt. Aber nun fängt man schon an. dieserhalb uns Schwierigkeiten zu machen, weil die Ministerialausschläge dadurch höher werden, wie sonst gewöhnlich ist, und die fremden creditores, die den schlechten Fortgang der Einführung des Gesangbuches sehen, drängen mich und den Prediger Dahlenkamp, ihnen die vorgeschossenen Gelder wieder zu verschaffen, und drohen, uns gericht= lich zu belangen. Es würde uns aber wehe tun, wenn die Feinde des Gesangbuches auf diese Weise ihre Bünsche befriedigt fähen. E. R. M. Enade und Silfe kann allein die Witwenkaffe von ihrem ganglichen Untergange retten. Wir erlauben uns dieserhalb einen allerunter= tänigsten Vorschlag zu tun.

In dem Refkript vom 6. November 1780 ift befohlen, daß die Obrigkeiten, Patrone, Wagistrate nicht nur überhaupt die Einführung, sondern auch die unentgeltliche Anschaffung des Gesangbuches für die Armen aus den Kirchensonds und Armenkassen erleichtern sollen. Wenn nun E. K. M. geruhen wollten, an eine hohe Landesregierung zu reskribieren, daß unter die Gemeinen unseres Ministerii, deren an die 80 sind, nach dem Fuß unserer Ministerialausschläge, da auf das Verhältnis ihrer Größe Kücksicht genommen wird, das Kapital verteilt werde und solchen nach der Summe ihres Kapitals von der Witwenskasse so viele Gesangbücher geliefert werden müßten, die als Lese

bücher in den Schulen zu gebrauchen und von den Predigern unter die Armen zu verteilen wären, so würde das Kapital nicht allein wieder herbeigeschafft werden, sondern auch die Bekanntmachung des Gesangbuches ungemein befördert werden. Bei den kleineren Gemeinden, wo etwa kein Kirchensonds oder Armenmittel sind, müßte den Predigern frei gesassen werden, ihren Anteil bei den Gemeindegliedern zu kollektieren. Bis diese Sache aber in Ordnung gebracht wäre, müßte dem Ministerio serner ersaubt sein, wie bisher die jährelichen Zinsen auf die Gemeinden zu repartieren, damit sowohl die Witwen und Waisen, als auch die übrigen creditores befriedigt würzten. Wollte E. K. M. zur Erhaltung der Witwenkasse geruhen, meinen Borschlag zu genehmigen, so würden wir nicht ermangeln, einer löbelichen Landesregierung den ganzen Etat vorzulegen und auch den Plan der Berteilung zur Genehmigung einzusenden. Frömern, den 20. Februar 178887).

### 74. Generalinnode an den König.

E. R. M. alleruntertänigste Knechte, die zur Generalsynode der reformierten Gemeinden in den vier vereinigten Ländern Cleve, Julich, Berg und Mark deputierten Prediger und Aelteste, finden sich ge= drungen, E. R. M. die alleruntertänigste Borstellung und Anzeige zu tun, wie daß die ev.-reformierten Prediger mit ihren Präsidibus und Inspektoren des clevischen und märkischen Landes nach der aller= gnädigst bestätigten Kirchenordnung von mehr als 200 Jahre her das Recht gehabt, die zum Predigtamt neuerwählten Kandidaten peremptorie zu eraminieren. Es ist aber vor etwa zwölf Jahren von der hochpreislichen Clever-Märkischen Landesregierung die Berordnung gemacht worden, daß dergleichen Examina jederzeit in der Stadt Cleve oor dem aus dem Hoheitssenat und den beiden clevischen Stadt= predigern bestehenden consilio ecclesiastico von Predigern, die dazu von besagter Regierung ernannt worden, mit Zuziehung der praesidum synodorum und der Rlaffen, worin die Synoden eingeteilt find, geschehen sollten, und dies aus der Ursache, weil sich je zuweilen dem Borgeben nach untüchtige Subjekte unter Begünftigung der Freundschaft und des Mitleidens der Examinatoren ins Predigtamt einge= schlichen haben sollenss).

Wann sich nun schon zeitliche praesides und Inspektoren wie auch zeitliche Prediger der cleve-märkischen Synoden nicht bewußt sind, sich solcher strasbaren Sandlungen vorsätzlich schuldig gemacht zu haben, sie auch davon noch nie durch Beweise überführt worden, so wollen sie doch nicht in Abrede stellen, daß nie in solcher Sache habe

<sup>87)</sup> Berlin, den 28. Febr. 1788 wird die Regierung zum Bericht über das Gesuch des Inspektors aufgefordert.

ss) Bgl. Rothert, Kirchengeschichte der Grafschaft Mark, S. 435.

können gefehlt werden. Sie wissen, daß sie Menschen sind, die sowohl in ihrem theologischen Fach, als auch andere in dem ihrigen sehlen können. Doch können sie nicht umhin, alleruntertänigst zu bemerken, daß wenn sich auch hier und dort ein Prediger sollte sinden lassen, der seinem Amte schlecht vorsteht, doch davor dessen ehemalige Examinatoren nicht immer Schuld sind, indem es leider ost geschieht, daß junge Leute, die, da sie von Universitäten kommen, in dem Examen wirklich wohl bestanden, hernach, wenn sie ein Amt erhalten, das theologische Studium vernachlässigen und durch Trägheit oder Beschäftigung mit fremden Dingen das wieder vergessen, was sie gelernt hatten, oder doch den nötigen Fleiß in Ausarbeitung ihrer Predigten und in Beobachtung ihrer Amtspslichten nicht anwenden, den sie dazu anwenden sollten.

Es kann daher aus solcher Leute Betragen, die um ihr eigenes Seelenheil nicht bekümmert sind, die weder die Wichtigkeit der ihnen anvertrauten Seelen, noch auch die schwere Rechenschaft, so von ihnen wird gesordert werden, beherzigen, die nur fleischliche Gemächlichkeit, nicht aber die Ausbreitung des Reiches Jesu Christi, des Sohnes Gottes, suchen, eben nicht geschlossen werden, daß ihre Examinatoren, die keine Herzenskündiger waren, bei ihrem Examen aus Freundschaft und Mitleiden durch die Finger gesehen und sie gewissenlos ins Predigtamt gelassen hätten.

- E. R. M. sehen auch allergnädigst von selbst ein, wie daß das in der Stadt Eleve zu haltende Examen des Hin- und Herreisens halben, sonderlich auch in Winterszeiten mit so vielen Beschwerden verknüpft ist, indem nicht nur die Prediger und Präsides, die zum Examinieren des Neuerwählten nach Eleve gefordert werden, oft aus den entelegensten Gegenden dieser Provinzen eine Reise von 20—30 Stunden Wegs antreten und ihre Gemeinden solange verlassen müssen, sondern auch dadurch den geringen und armen Gemeinden oder aber dem neugewählten Prediger, dessen Glücksumstände doch manchmal die besten nicht sind, große Unkosten verursacht werden.
- E. A. M. werden daher alleruntertänigst gebeten, den Praesidibus und Inspektoren mit Zuziehung der Prediger ihrer Klassen der clevemärkischen Synoden ihr altes Recht, so sich auf die allergnädigst bestätigte Kirchenordnung dieser Länder und auf alte Billigkeit gründet,
  wiederum allergnädigst angedeihen zu lassen, nämlich die neuerwählten
  Prediger in ihren Klassen, ohne nach Cleve reisen zu dürsen,
  peremptorie examinieren zu mögen und mit ihnen befindenden Umständen nach zu versahren. Dagegen versichern diese Synoden und
  Klassen jederzeit wie in ihren anderen Amtspsichten also auch bei
  den vorkommenden Examinibus in Erwartung des Beistandes Gottes
  und seines guten Geistes sich so, wie es die Wichtigkeit dieses Geschäfts
  ersordert, schuldigster Maßen betragen zu wollen.

Die ev.-reformierten Prediger zweifeln an der allergnädigsten Erhörung ihrer Bitte, die sie auch schon unter dem 15. Dezember vorigen Jahres an E. K. M. alleruntertänigst gelangen lassen und die jetzt nochmals an E. K. M. durch zeitlichen Präsiden synodi generalis der vereinigten Länder Jülich, Cleve, Berg und Wark ergehen zu lassen sich erkühnen, um so viel weniger, als den ev.-lutherischen Inspektoren und Predigern im Clevischen und Märkischen die Freiheit belassen worden, ihre neuerwählten Prediger in ihren Klassen zu examinieren, ohne gehalten zu sein, mit diesen die beschwerliche Reise nach der Stadt Cleve anzutreten, vertrauen daher, E. K. M. werden geruhen, diese ihre alleruntertänigste Bitte zu gewähren.

Gott segne indessen E. A. M. allerdurchlauchtigste Person, ganzes hohes königliches Haus und allerhöchst Deroselben Regierung . . . E. A. M. alleruntertänigste gehorsamste Anechte, die zur Generalssynode des Cleve-Jülich-Berg-Märkischen Landes deputierte Prediger und Aelteste und in deren Namen Dionysius Eikel, Prediger bei der reformierten Gemeinde zu Elberseld, synodi generalis zeitlicher

praeses.

### 75. Wahlzeugnis.

Da wir Unterzeichnete gestern von der Synode bevollmächtigt worden, die Kandidaten, die das Zeugnis unseres Winisterii von ihrer Wahlfähigkeit verlangten, zu prüfen, so erschien unter anderen der Herr Wilhelm Arnold Otto Rollmann aus Unna. Nach dem vorgelegten Tausschein ist er den 2. April 1772 in Unna getaust worden. Seine Universitätszeugnisse rühmen, daß er drei Jahre lang mit allem Fleiße und bei einer guten Ausschlung in Halle studiert habe. Bei der angestellten Prüfung seiner Kenntnisse haben wir seine Einsicht und Geschicklichkeit bewundert und geben ihm daher mit Freuden hiermit das Zeugnis der Wahlsähigkeit und erwarten zuversichtlich, daß er für die christliche Kirche vielen Rutzen stiften werde. Hagen, den 20. Juli 1797. Johann Friedrich Dahlenkamps<sup>89</sup>), jeziger Inspektor. J. A. Meurer, subd. et deput. classis Altenanae. Fr. Glaser, deputatus classis Blankensteinensis. Ehrgott Friedr. Guilhelmus Baehrens, deput. classis Luna-Hoerdensis.

### 76. Wahlfähigkeitszeugnis.

Der Herr Kandidatus theologiae August Christian Rauschenbusch, der nach dem beigebrachten Kirchenzeugnisse den 27. Mai 1774 zu Bünde in der Grafschaft Kavensberg geboren ist und der uns von seinem Fleiße auf Schulen und Akademien und von seinem gesitteten Betragen die rühmlichsten Zeugnisse eingeliefert hat, stellte sich heute vor uns, den vom lutherischen Ministerio in der Grafschaft Mark zur

<sup>89)</sup> Nachfolger des Inspektors von Steinen.

Brüfung der Kandidaten deputierten Predigern und verlangte von uns eraminiert zu werden und das Zeugnis der Wahlfähigkeit zu erhalten. Wir prüften ihn genau und umständlich nach der uns übergebenen Instruktion. Dieser junge Mann machte uns allen sehr viele Freude, In allen, allen Stücken hat er es für feine Jahre fehr, fehr weit gebracht, und wir müffen ihm das Zeugnis geben und geben es ihm aus vielem Bergnügen, daß er vorzüglich gut bestanden. Wir erklären ihn also nach dem uns zustehenden Rechte für alle Gemeinden unseres Ministeriums für wahlfähig und empfehlen ihn recht fehr benen, die einen geschickten und würdigen Prediger suchen. Wir haben alle Hoffnung, er werde in dem Fleiße und in dem vorsichtigen Betragen, so er bisher so rühmlich bewiesen, fortfahren, und wünschen ihm dazu Gesundheit und Rräfte. Hagen in synodo, den 3. Juli 1800. Dahlenkamp, Prediger in Hagen und abgehender Infpektor. Stumpf, Brediger in Langendreer. Müller, Prediger in Elfen. Spigbart, Prediger in Schwelm. Schmieding, Prediger in Witten.

### 77. Wahlempfehlung.

Der candidatus theologiae Joh. Beter Becker aus Meinerkhagen. der mit den rühmlichsten akademischen und Synodalzeugniffen der beiden Ministerien der Grafschaft Mark und des Herzogtums Berg persehen ist, entspricht in seiner talentvollen Geschicklichkeit den Bunichen aller, die Berdienste ichaten und befördern können. Diefer junge Mann wurde auch gleich nach vollendeter akademischer Laufbahn gesucht. Berschiedene Gemeinen in der Grafschaft Mark, als in Lünen, Breckerfeld, Meinerthagen, Witten festen ihn als ein würdiges Subjekt in ihre Predigerwahlen, nachdem er die Dispensation ab aetate canonica in Rücksicht seiner anerkannten Geschicklichkeit bereits im Jahre 1794 von J. R. M., dem Könige von Breufen, bei Gelegenheit einer damals vakanten Predigerstelle in Meinerthagen erhalten hatte. Allein die bei Bredigerwahlen gewöhnlich eintretenden zufälligen Umftände, wenn besonders die Wahl in der Macht des gemeinen Mannes steht, der insgemein im Tumulte seiner Borurteile und Leidenschaften handelt, verdrängten ihn, wenn er oft dem Ziele seines Glücks nahe war, und er mußte das Opfer der nicht feltenen Unvollkommenheiten bei Predigerwahlen werden. Der Gebildete und hell Denkende bemitleidete ihn wegen des Mifgeschicks, er aber ermüdete nicht, durch pädagogischen Unterricht hin und wieder in angesehenen Säufern der Grafichaft Mark zur edlen Bildung der Jugend ftark fortzuwirken. Der gute gegründete Ruf, der überall vor ihm herzog, bewog mich, diefen jungen Mann zu meinem Affistenten als Kandidat und Kollaborator bei hiefiger ansehnlicher Gemeine zu wählen. Seit fünf Jahren hat er hier in diesem Fach in allen Beschäften, die ich ihm als einem noch nicht ordinierten Randidaten als Bredigen, Ratechifieren, Krankenbesuchen usw. auftragen konnte, zu meiner und der ganzen Gemeine völliger Zufriedenheit in einem edlen Diensteifer mit Ruhm unter vielem Segen gearbeitet. Und da sein biederer Charakter und seine sittlich gute Aufführung ihm das ganze Zutrauen unter uns erworben, auch seine pädagogischen vortrefslichen Kenntnisse besonders in der lateinischen, französischen, englischen und spanischen Sprache bald bemerkt worden, so haben ihm die angesehensten Häuser in meiner Gemeine ihre Kinder zum Unterricht übergeben, die auch mit ihren Kenntnissen von ihm und seinem rastslosen Fleiße zum besten Wohlgefallen der Eltern das lauteste Zeugnis geben. Für einige Zeit hat er auch eine literarische Gesellschaft für junge Kausseute eröffnet, in welcher er Direktor ist, in welcher Gesellschaft er die beisallswürdigsten Abhandlungen über verschiedene Gegenstände in allen Fächern der Wissenschen vorzulegen kein Bedenken tragen darf, wenn er dazu sollte aufgesordert werden.

Er hat also unter uns eine aute und rühmliche Lage. So fehr er aber auch diese nicht verkennt und ich und meine Gemeine in dieser Sinsicht zufrieden sind, so ist doch eigentlich das Ziel seines Strebens eine Predigerstelle. Auch in unserem Bergogtum Berg ift er schon an der Schwelle derfelben gewesen, da er in der ansehnlichen Gemeine zu Dabringhaufen als Wahlfubjekt mit denominiert worden. Aber das Los fiel ihm nicht, und er mußte fich also bisher mit bem Schicksal vieler junger Männer trösten, die bei den so oft einseitig ausfallenden Bredigerwahlen mit aller ihrer Geschicklichkeit über des Bolkes Stimme nicht fiegen können, befonders wenn wie oft der Fall eintritt, daß Landeskinder vorgezogen werden. Ich würde die Berdienste junger Männer übersehen und das edle Gefühl zu ihrer Beförderung unterdrücken, wenn ich diesem Kandidaten Becker nicht auf alle Weise behilflich sein sollte und seinen Wunsch zu einer Predigerstelle, der ihn stets begleitet und in seinen dazu geeigneten Kähigkeiten ruht, denen nicht vorlegen wollte, die Macht und Gelegenheit haben, einen solchen jungen Mann zu befördern 10). Zu dieser Absicht habe ihm gegenwärtiges Zeugnis nach meinem gewiffenhaften Pflichtgefühl erteilen und hohen Gönnern und Behörden edler Verdienste bestens empfehlen, zugleich mit unferem gewöhnlichen Ministerialsiegel beurkunden wollen, daß er einer der geschicktesten Kandidaten im Herzogtum Berg ift. Gegeben Remscheid, den 1. Juni 1802, Bunge, Inspektor der luth. Synode im Unterherzogtum Berg.

### 78. Pfarrer Wetterkampf an den Minister von Massow.

Ew. Exc. erlauben gnädigst, daß ich Höchstderselben folgendes vorstragen darf. Ich bin beinahe 15 Jahre Prediger in Schlüffelburg ge-

<sup>90)</sup> Am 25. Febr. 1803 dankt Becker dem Könige für die ihm am 11. Nov. 1802 übertragene Stadtpfarre in Lüdenscheid.

wesen, welche Stelle damals nur 200 T. eintrug, womit ich mich mit meiner Frau und fechs Kindern kümmerlich ernähren mußte. Ohnerachtet das hochpreisliche Oberkonsistorium vier huldreiche Befehle ergehen lassen, daß ich unter allen Bredigern zuerst befördert werden sollte, so blieben diese doch ohne Wirkung, weil zur Zeit alle Stellen durch Kabinettsorder besetzt wurden. Demnach entgingen mir durch Kabinettsorder zwei einträgliche Stellen, die der hochselige Staatsminister Freiherr von Zedlit schon für mich bestimmt hatte. Endlich bekam ich 1788 die Pfarre zu Steinhagen, deren Einkünfte und Beschaffenheit mir gang unbekannt waren. Bei meinem Einzuge fand ich nicht nur den gesamten Grund in dem elendesten Zustande, sondern die Pfarre daselbst durch Bererbpachtung der meiften und besten Ländereien bis zur geringsten herabgefunken. Dabei erlebte ich Mißwachs und Hagelschlag. Bei aller meiner Sparfamkeit und guten ökonomischen Kenntnissen habe ich demnach nichts ersparen können. Ich hielt desmegen schon vor mehreren Jahren um die vakante Stelle in Hausberge an und bat die hochfürstliche Abtei zu Berford, die wechselweise mit S. R. Maj. Steinhagen zu besetzen hat, mein Gesuch in Berlin zu unterstützen. Die Stelle war aber schon vergeben. In diesem Kriege habe ich unter allen Predigern beider Provinzen allein außerordentlich gelitten, weil das Pfarrhaus dicht an der Poststraße nach Münfter und von allen Säufern abgelegen liegt. Außer unaufhörlichen Beängstigungen wurde ich an einem Tage zweimal geplündert, man legte mir mehr Soldaten ins Quartier als anderen. Der hiefige Beamte erprefte von mir 50 I. Kontribution unter vier Tagen. Den fünften Tag follte ein Gendarm zur Ezekution kommen. Nur einige sehr reiche Prediger gaben freiwillig 40 oder 30 I. zum Beften ihrer Gemeinden, davon fie auch die Sälfte wieder guruckerhalten. Jest follte ich wieder zum Landarmenhause 17 I. 12 Gr. geben, alles ohne Proportion, weil meine Stelle nur 400 I. einträgt. Andere Untertanen, die über 50 000 T. sind, geben nur 10 T. Zu diesem allem kommen noch einige Angriffe der Diebe, die noch glücklich vereitelt worden, muß aber alle Nächte wachen laffen. Diese meine traurige Lage hat mich genötigt, mich zu der einträglichen vakanten Stelle in Borgholzhausen zu melben. Em. Erc. bitte ich daher untertänigst, bei Besetzung dieser Stelle auf mich besonders huldreich zu reflektieren. Hochdero Enade werde ich Zeit meines Lebens mit dem dankbarften Herzen erkennen. Ich bin zwar schon alt, aber ich bin pollkommen gefund, empfinde noch keine einzige Schwäche des Alters, bin allen Geschäften gewachsen und kann in einer befferen Gemeinde noch weit brauchbarer werden. Unter allen Predigern der beiden Provinzen war ich der erste, der die Inokulation mit dem glücklichsten Erfolge in Bang brachte. In tiefster Chrfurcht habe ich die Ehre Em. Exc. untertänigster Diener Wetterkampf. au sein

Steinhagen, den 29. Julius 1807.

### VII.

# Der Streit um die Vorbürger zur Schlüsselburg.

Ein Beitrag zur Geschichte der Abgrenzung der Kirchspiele Seimsen und Schlüffelburg.

Von Lehrer Martin Blomenkamp in Kirchlengern (Kr. Herford).

Die geographische Lage beider Kirchspiele kann als bekannt vorausgesetzt werden. Nur das eine soll an dieser Stelle fest= gehalten werden, daß Heimfen, wie ein Blick auf die Karte lehrt, auf dem rechten Ufer der Weser an der Außenseite einer durch den Fluß gebildeten Schleife, Schlüffelburg aber innerhalb dieser Schleife auf dem linken Ufer liegt. Politisch ge= hörten beide Kirchspiele zusammen mit dem Kirchspiel Buchholz in das ehemalige Amt Schlüffelburg, das eines der fünf Aemter des Fürstentums Minden war. Als nach dem Westfälischen Frieden zu Osnabrück und Münster das geist= liche Territorium Minden an Brandenburg gefallen war, wurde die neue kurfürstliche Regierung organisiert und dieser zur Berwaltung der evangelischen Kirchensachen und der Ehe= gerichtsbarkeit das Konfistorium angeschlossen. Zum ersten Superintendenten des neu erworbenen Landes hatte der Große Rurfürst M. J. Schmidt, Prediger in Betershagen, ernannt. Dieser hielt im Jahre 1650 in allen ländlichen Kirchspielen des Kürstentums Kirchen= und Schulvisitationen ab. Am 28. Nov. 1650 visitierte er im Kirchspiel Schlüsselburg und einen Tag später in Seimsen. Die hierüber abgefaßten Brotokolle\*) über= liefern nachstehende nicht uninteressante Einzelheiten zur da= maligen Größe und zur Geschichte der Abgrenzung dieser bei= den Kirchspiele.

Nach ihnen bestand das Kirchspiel Schlüsselburg im Jahre 1650 aus dem Flecken Schlüsselburg selbst mit etwa 74 und dem Dorf Röhden mit etwa 6 Häusern. Auffällig ist zunächst, daß die

<sup>\*)</sup> Staatsarchiv Münster, Kriegs= und Domänenkammer Minden Rep. 183 a XXXIV 36.

Borbürger zur Schlüsselburg nicht in die Schlüsselburger, sondern in die Heimser Kirchengemeinde eingepfarrt waren. In das Kirchspiel Heimsen gehörten außer den Borbürgern zur Schlüsselburg Heimsen selbst, Ilvese und "auch wenige Häuser im Holzen", wie es heißt, mit ebenfalls im ganzen ungefähr 80 Häusern, ferner das adelige Gut Nienhoff und das Haus Schlüsselburg.

Das Kirchspiel Schlüsselburg wurde erst 1585 fundiert. Borber war der Flecken Schlüsselburg in die Kirche zu Mendorf eingepfarrt. Daher hatte sie 1650 noch Anspruch auf die Zinsen von vielem Lande vor der Schlüsselburg, wie auch die Mendorfer Altarleute daneben noch jährlich aus dem Flecken Kirchenzinsen sorderten. Nach der in den Protokollen ausgesprochenen Bermutung gaben wiederholte Streitigkeiten zwisschen den Schlüsselburgern und Mendorfern, die sogar zu Totschlägen unter den Eingepfarrten geführt hatten, die Ursache, daß die Schlüsselburger sich "mit Belieben der Obrigkeit" eine eigene Kirche bauten. Der damalige Drost und Pfandinhaber des Hauses Schlüsselburg Ludolf Klencke leistete hierbei wesentzliche Silfe.

Das Kirchspiel Heimsen ist ohne Frage älter als das Schlüsselburger. Außer der Hauptkirche in Heimsen gab es früher in ihm je eine Kapelle in Ilvese und eine in der Borburg zur Schlüsselburg. Diese wird ausdrücklich als Filiale der Heimser Kirche bezeichnet, die auch von ihr aus ihren Einkünsten gebaut war, und in der der Pastor zu Heimsen an den Festtagen hatte predigen und "die alten Leute berichten" müssen. Sie wurde zum Bau der neuen Schlüsselburger Kirche abgebrochen und das Material hierzu wieder verwendet.

Von der Jlveser Kapelle waren 1650 nur noch die Trümmer vorhanden.

So hatten "also die Schlüsselburger eine eigene Kirche bekommen; die Borbürger aber gehörten anhero in die Heimische (Heimsensche) Kirche".

Es ist nicht zu verwundern, daß bei dieser Lage der Dinge Streitigkeiten entstanden. So berichtet denn auch das Protokoll der am 28. Nov. 1650 in Schlüsselburg erfolgten kirchlichen Visitation weiter, daß zwischen den Pastoren beider Kirchspiele

"einige Jrrungen" vorgefallen wären. Der Schlüffelburger Bastor bat, man möchte sie "auf gewisse Maße und Weise verzgleichen" und die Borbürger in die Schlüsselburger Gemeinde einpfarren. Jedoch begehrte er es nur unter der Bedingung, daß dem Pastor zu Heimsen, der um Weihnachten ein Opfer und Beichtpsennig und andere accidentia (Einkünste) von den Borbürgern erhielte, "davor genügsame Satisfaction geschehen möchte".

Am nächsten Tage, also am 29. Nov. 1650, ließ der Bisitator die Vordürger zur kirchlichen Bisitation nach Heimsen herüberzusen, um zur Vermeidung künftiger Streitigkeiten sestzustellen, "wie nahe oder ferne die Vordürger an das Kirchspiel (Heimsen) verbunden senn".

Es ergab sich, daß die Borbürger sich zum Nachtmahl und bei Begräbnissen ganz an die Kirche zu Heimsen hielten. Zu den Trauungen wäre der sel. Herr Pastor Andreas Dörstötter zuweilen zu ihnen herübergekommen und hätte diese in den Häusern vorgenommen. Jedoch hätten sich auch viele von ihnen vom Pastor zur Schlüsselburg trauen lassen. Auch ihre Kinder hätten sie "wegen großer Gesahr", die bei Hochwasser gewiß nicht gering war, da nach der Lage der beiden Orte zueinander die Weser überquert werden mußte, nicht immer zur Taufe nach Heimsen schlüsselburg getaust, ohne daß es die früheren Prediger zu Heimsen geshindert hätten.

Weiter erkannten die Vordürger durchaus die Verpflichtung an, zur Unterhaltung der kirchlichen Gebäude beitragen zu müssen. Sie hätten unlängst den Altarleuten die "Resolution" gegeben, die rückständigen Kirchenzinsen einzusordern, um die Kirche davon bessern zu lassen und sich zu weiterer Hilse bereit erklärt, falls die Mittel nicht ausreichen sollten. Auch sahen sie es als ihre Pflicht an, "ein Fach am Kirchhofe zuzumachen".

Die Aeltesten unter ihnen erinnerten sich noch, daß sie früher aus ihrer Mitte einen Altarmann an der Heimser Kirche gehabt hätten. Der 70jährige Heimser Küster Johannes Hagemann, dessen Bater vor Andreas Dörstötter Pastor in Heimsen gewesen war, wußte noch, daß die Vorbürger Hermann Schlüter,

Gerd Strick und Konrad Tielemann nacheinander das Altarsmannsamt an der Heimser Kirche innegehabt hatten.

An Abgaben gestanden die Borbürger dem Heimser Pastor alle Jahre zu Weihnachten ein Opfer zu, das der Küster von Haus zu Haus gehend einsammeln müßte. Ferner gäben einige von ihnen dem Pastor und dem Küster, wie auch die alten Register auswiesen, Schinken, Mettwürste und Brot.

Obschon sich ferner ergab, daß die Borbürger mit den Bürgern des Fleckens zusammen auch die Schlüsselburger Kirche "mit im Bau und Bessern halten und den Pastor besolden" mußten, stand nach dieser Bernehmung doch eindeutig sest, daß sie von rechtswegen in die jenseits der Weser liegende Heimser Kirche gehörten.

Es lag aber auf der Hand, daß sie sich "in allen und jeden Stücken nicht der Gebühr nach nach Heimsen verhielten" und dadurch die Heimser Kirche wie den Heimser Pastor schädigten. Darum bat dieser um eine Verordnung, die die Vordürger in allen Stücken an die Kirche zu Heimsen wiese, wie es von altersher gebräuchlich gewesen wäre. Er wollte mit der Unterslassung solcher Vitte weder sein Gewissen beschweren, noch das durch der Kirche und seinen Nachfolgern einen Nachteil entstehen lassen. Die Vordürger aber wünschten dagegen, bei der Schlüsselburger Kirche verbleiben zu können, weil sie diese vor der Tür hätten, es auch sehr beschwerlich und gefährlich wäre, allemal über die Weser zu kommen. Die Heimser Kirche sollte entschädigt werden, damit ihr kein Schaden entstände.

Es ist nicht aus den Protokollen ersichtlich, ob und wann eine Entscheidung gefällt ist. Sie war 1654 noch nicht ersolgt, wie aus der nachstehenden Bemerkung hervorgeht, die dem Protokoll später angesügt sein muß: "NB. Als ich (M. J. Schmidt) jüngst zur Schlüsselburg gewesen, haben die Borsbürger gebeten Besorderung, daß sie von der Kirche zu Seimsen weg an die Kirche zu Schlüsselburg gebracht werden möchten. Hatten hiezu allerlei nicht unwichtige Motive. Hoc repetebat Harmen Seitmüller, Bürgermeister auf der Borburg. Am 18. Januarii anno 1654".

### VIII.

# Eine Visitationsordnung aus der Mitte des 17. Jahrhunderts.

Von Pfarrer Wilhelm Erdmann in Kirchlengern.

### Formular der Kirchenvisitation.

Nach welcher, als seine Churfürstliche Durchl. zu Brandenburg, unser gnädigster Landesherr worden, die Kirchen und Schulen in diesem Fürstenthumb Minden zum ersten mahl durch Bottes Gnade, einseltig und getrewlich visitiret sind.

Gott zu Ehren, und den Menschen zum Besten aufgesetzet

M. Julio Schmidt, Superintendenten1).

### Im Namen Jesu!

Bisher haben wir von den Kirchenvisitationen in gemein gehandelt. Nun ist noch übrig, daß wir davon in spezie hanzbeln, und nach dem Vermögen, das Gott darreichen wird, anzeigen, wie und welchergestalt, besonders in diesem seiner Churfürstl. durchl. zu Brandenburg zustehendem Fürstenthumb, die so hoch notwendige langverzogene Kirchenvisitatio nütslich angestellet, und verrichtet werden könne.

Daß wir aber auch hierin Richtigkeit belieben, und soviel möglich, verfolgen mögen, so wollen wir anzeigen:

- 1. Was vor der Visitation zu beobachten nötig sei.
- 2. Wie dann auch, was ben wehrender Visitation, undt dann
- 3. Nach glücklich vollbrachter Visitation verrichtet werden müsse, wosern sie Gott befallen, wie auch seiner Ehr und der Wohlsahrt des ganzen Landes aufhelsen solle.

### Cap. I.

Was vor der Visitation zu beobachten sei:

I. Anfangs muß auf eine bequeme Zeit, darin die Visitatio (die billig alle Jahr verrichtet, und nicht verabsäumet werden muß) angesangen und geendiget werden könne, gedacht, und

<sup>1)</sup> Staatsarchiv Münster Kriegs- und Domänenkammer Minden XXXIV 36.

seit, als die, welche stracks nach Pfingsten, zwischen der Sum andern besseren von der Tracks nach Pfingsten, die Leute auf dem Drte zum andern der Sum andern des Seit, als die, welche stracks nach Pfingsten, zwischen der Saht und der Ernte einfällt, sintemahl sodann die Bisitationes von einem Orte zum andern besser gebracht werden, die Leute auf dem Lande aber der Bisitation auch besser, als sonst im ganzen Jahre, woll abwarten können.

II. Nach beraumeter gewisser Zeit, muß eines jeden Orts Pastori wissend gemacht werden, an welchem Tage man an seinem Orte anzulangen, und die Visitation vorzunehmen gewillet sei, damit er nicht allein darnach vor seine Person sich achten, sondern auch seinen Pfarrkindern davon zeitlich und zwar den Sonntag zuvor öffentlich auf der Kanzel entdecken; sie auch, daß sie sich zur Visitation häusig und fleißig einstellen wollen, treulich ermahnen könne.

III. Des abends zuvor, wann am folgenden Tage die Bisitation ihren Fortgang gewinnen soll, müssen an dem Orte, da man visitieren will, alle Glocken geläutet werden, gleich wehre sonsten ein vornehmer heiliger Feiertag vorhanden: auf daß die Eingepfarreten dadurch nochmal der obhandenen Bisitation und des fleißigen Hereinkommens dazu erinnert werden mögen.

IV. Alldieweilen auch die Leute in diesem Lande der Kirchenvisitationen nicht gewohnet seien, gestalt darin wenig visitirens vorgangen, und daher nicht wissen, was vor Nutbarkeit dieselbe mit ihnen führen, dürfsen vielleicht die einfältigen meisten Leute aus unzeitiger Furcht, gleich würde da etwas neues und hartes mit ihnen vorgenommen werden, aus den Kirchen hinweg bleiben. Würde demnach auch hoch nötig sein, daß man hin und wieder an die Beamten im Lande schriebe, und besehle, die Leute alles Ernstes, auch bei namhaster Strase, erinnern zu lassen, daß ohn wichtige Ursachen nicht ausbleiben, sondern sich ohnsehlbar zur Visitation einstellen sollten.

V. Weilen auch in diesem Fürstenthumb Kirchen gelegen sein, in welche viele unter anderer, vornehmlich aber Hopescher, Ohnabrüggescher und Schaumburgischer zurisdiction gesessenen Leute gehören: So würde auch nicht undienlich, sondern fast nötig sein, solcher Leute, oder Zuhörer Obrigkeit schriftlich anzulangen, daß sie dieselbe zur Bisitation sich einzustellen anzhalten wollte, oder aber, als dies Schreiben nicht ratsam erzachtet würde, müssen andere Mittel ersehen werden, durch welche auch solche Leute hereingebracht würden, inmaßen zu vermuthen, es werden, in Verbleibung dessen, in mannigen Kirchspielen, die meisten Leute hinweg und also viele Kirchen ledig bleiben.

VI. Ueberdieß muß weiter ein Bisitirbuch versertigt, und dabei ein sertiger Scribent verordnet werden, welcher dem Bisitatori allemahl zugegen sei, und alles, was vorfällt, sondern aber, was auf des Bisitatoris Befragung ausgesaget, oder geantwortet wird, richtig in die Feder sasse: damit man nach beendigter Bisitation den Zustand aller und jeder Kirchen und Schulen aus diesem Buche ersehen, der vorgesallenen Händel sich erinnern, und daruff Aergernisse abtun, das Gute aber in die Stelle besordern können.

VII. Hierauf muß weiter Verordnung geschehen, daß die Visitatores durch gewisse dazu bestellte Fuhren zu rechter Zeit von einem Orte zum andern gebracht und in dem so nötigen und nüglichen Visitationwerk nicht verhindert werden mögen.

VIII. Die Unkosten, welch zu Berrichtung einer solchen Kirchenvisitation ersordert werden, muß eines jeden Orts Kirche abstatten. Falls aber sie arm wehre, und ein solches nicht vermöchte, wehre es billig, solche von der Altarleuten vorsichossen, und hernach von den Eingepfarreten wieder gesordert würden.

IX. Hierauf könnte man im Namen der heiligen hochgelobten Dreieinigkeit das heilsame Visitationswerk vor die Hand nehmen, jedoch mit diesem beständigem und herrlich gemeintem Vorsate, daß man bei dieser Visitation nichts anders suchen, noch meinen wolle, als nur bloß und vornehmlich die Ehre des höchsten Gottes und der armen Leute Seel und Seligkeit. Dieß und nichts anders muß und soll auch der Zweck der obhandenen Visitation sein: Zu welcher der höchste Gott seine reiche Gnade von oben herab verleihen wolle, umb Christi Jesu unsers Mitters willen, Amen.

Bon dem, was ben der Bisitation mit Fleiße zu beachten; und zwar in der Kirchen.

I. Bisher haben wir erwähnet, was vor der Visitation, ehe nämlich sie werkstellig gemacht wird, nicht aus der Acht zu lassen seigentlich bei der Visitation in Acht zu nehmen, und zu berichten sein werde. Daß aber auch dies ordentlich geschehen möge, so wollen wir melden, was sonders in der Kirchen, und hernach außerhalb der Kirchen, zu verrichten sein werde.

II. In der Kirchen soll morgens früh umb 8 Uhr der Gottesdienst angesangen werden, solchergestalt, daß zum ersten: Komm heiliger Geist, Herre Gott... Darauf noch ein ander auf den Text sich schickender Psalm und dann der Glaube gesungen werden: jedoch daß zwischen dem Glauben und dem vorhergehenden Psalm ein Stück aus der Bibel vorm Altar deutlich verlesen werde.

III. Hierauf wird der Superintendens, oder, im Fall es den all zuviel würde, so oft nach einander predigen, der Pastor des Orts auf die Kanzel treten, und eine kurze Predigt halten, auch darin allerlei zur gegenwärtigen Visitation diene und erbau-liche Dinge vortragen, welche Predigt mit dem Gebet und Gestange: Es wolle Gott uns gnädig sein... beschlossen werden kann.

IV. Wann dieses also zu Ende gebracht, wird der Superintendens vor dem Altar eine kurze Rede zum Bolk tun, von der im Namen Gottes und der hohen Landesobrigkeit vorgenommenen oder angestellten Bisitation, und dann darauf vom Altar unter die Gemeine treten, und das gemeine Bolk examiniren, daß er wisse, ob die gemeine Leute ihren Catechismum, und was dahin behörig wissen, und also im Erkenntnis Gottes zur Seligkeit nothdürstig unterrichtet sein.

V. Nach geendigtem Examine tritt der Superintendens wieder vor den Altar, wendet sich hin zu der Gemeine und nachdem er dieselbe in gehaltener Nachfrage besunden, lobet er sie, oder verweiset auch ihr ihre Ignoranz in Sachen, die Gott und ihre eigene Seligkeit betreffen, thut daneben nütsliche

Vermahnungen, sowohl an den Prediger, als auch an die gesamt Gemeine, und beschleußt mit dieser Erinnerung das Frawen, Kinder und Gesinde, nach gesprochenem Segen, nur heimgehen mügen, die gesessenen Manßpersonen aber verbleiben sollen.

VI. Hierauf soll erstlich: Sen Lob und Ehr mit hohem Preiß etc. und dann die Collecta gesungen, solgens der Segen gesprochen, und endlich alles mit dem kurzen Gesange: Christe, Du Lamm Gottes etc. beschlossen werden.

Und dieß ists, was in der Kirchen zu verrichten nötig sein wird, nur daß dieß noch hinzugetan, und die Gemeine in der Kirchen öffentlich befraget werden könnte, ob sie auch mit ihrem Prediger in allen und jeden seinen Amptsverrichtungen woll zu frieden, oder aber, ob sie sich über seine Lehr und Leben billig zu beklagen hätten. Nach eingenommener Antwort, die in das Bistitivbuch fleißig ausgezeichnet werden müßte, könnte man sich auf die Pfarre verfügen, und daselbst das angesangene Bistationwerk vortan treulich verfolgen, jedoch daß die gesamte eingepfarreten Manßpersonen, oder ja die meiste und vornehmste unter denselben noch nicht weggehen, sondern zugegen bleiben, auf daß, so es nötig wäre, sie in eine und andere Sache zu befragen, man sie alsdann stracks zur Hand haben möge.

### Cap. III.

Von dem, was außer der Kirchen, vielleicht auf der Pfarre verrichtet werden folle; und zwar wegen Lehr und Leben des Pastorn.

Daß nun alhie nichts verabsäumet werden müge, so ist zu merken, daß die ganze Visitatio auf unterschiedliche Sachen und Personen, welche man objecta visitationis nennen mögte, gerichtet werden müßte. Diese wollen wir alhie kürhlich nach der Reihe sehen, so werden die Visitatores leicht sehen, worauf sie sortan ben dieser Visitation achten müssen.

Ehe man zu diesen Fragen kommt, müßte man die, so bestraget werden sollen, alles Ernstes anstatt Gottes, und Seiner Churfürstl. Durchl. Unsers gn. Herrn, anmahnen, daß sie nichts denn die lautere Wahrheit aussagen und bekennen wollen.

Das erste, worauf die Visitatio gerichtet werden muß, ist der Prediger eines jeden Orts. Bei diesem hat man fleißig zu forschen:

Nach seinem Beruf; qua vocatio ad ministerium de necessitate est: uti videre licet Jerem. 23 B. 21. Rom. 10 B. 15.

### Sie muß geforschet werden:

- 1. Wie er heiße?
- 2. Wo er studieret?
- 3. Von wehme er berufen?
- 4. Durch was Mittel er zu dem Beruf gekommen sei? ob er auch etwa dazu sich mit Gelde befordern müssen?
- 5. Ob er eine schriftliche Vocation aufzuweisen habe?
- 6. An welchem Orte und von wehme er sei examiniret und ordiniret?
- 7. Wer ihn habe introduziret?
- 8. Mit was ceremonien diese introduction geschehen sei?
- 9. Wie lange er an dem Orte Pastor gewesen sei?

#### MEMBR: II

Nach der Verrichtung des ihm anbesohlenen hohen Ampts, wie er nämlich dasselbe führe.

- § 1: Im Lehren. Sie hat man nachzufragen:
  - 1. Wie oft und an welchem Tage er in der Woche predige?
  - 2. Wann er den Gottesdienst so wohl an den Werkeltagen als auch Sonntagen ansange?
  - 3. Wie lange er predige und der Gottesdienst sich verziehe?
  - 4. Wie er predige, ob es deutlich, trevlich und fleißig geschehe?
  - 5. Was er predige, ob er auch zuweilen neben den Evangelien und Episteln andere Texte nenne?
  - 6. Ob der Catechismus geprediget und getrieben werde?
  - 7. Was vor Bücher er habe, nach und aus welchen er seine Predigten fasse und zu Papier bringe?
- 8. Ob er auch auf seine Predigten fleißig studiere, sie aufschreibe und dahero concepten vorzuzeigen habe?
  - 9. Ob er auch oft vor sich predigen lasse, und welche es sein, die er vor sich predigen lasset?
- 10. Was vor Ceremonien er vor und nach so wohl der Wochensals Sonntagspredigten in seiner Kirchen brauche?

- 11. Ob er auch des Sonntags am Nachm. die Kinderlehre fleißig treibe?
- 12. Ob er auch die Laster ernstlich strafe?
- § 2. In der Verrichtung der heiligen Sacramenten und zwar
- 1. von der Heiligen Taufe. Alwo anzumerken:
  - 1. Ob die Leuthe ihre Kinder lange ohngetauft liggen laffen?
  - 2. Ob auch zudem wohl zuweilen Kinder ungetauft hinsterben?
  - 3. Ob die Kinder in den Häufern oder Kirchen getauft werden?
  - 4. Ob die Kinder bei dem öffentl. Gottesdienst getauft werden?
  - 5. Was für Ceremonien bei der Taufe gebraucht werden?
  - 6. Ob in specie der Exorcismus noch üblich sei?
  - 7. Wieviel Gevattern die Leute zur Taufe bitten und schicken?
  - 8. Ob ohn Unterschied die Leute zur Taufe gelassen werden, auch die, welche in öffentlichen Sünden und Schanden leben?
  - 9. Wie viel Bademutter im Kirchspiel sein, und wie sie heißen?
- 10. Ob sie ehrliche Gottesfürchtige Weiber, u. eines guten Gerüchts sein?
- 11. Ob sie auch der Nottaufe gebürlich unterrichtet sein?
- 12. Ob sie auch beeidiget sein?
- 13. Von Kindtaufen wie groß und lange die gehalten werden?
- 14. Ob auch die Eltern vor der Taufe die Paten den Pastoribus anmelden?
- 15. Ob auch die Kindbetterinnen nach den 6 Wochen eingesegnet merden?
- 16. Was vor eine Kirchenordnung hie vorhanden?
- 2. Bom heiligen Abendmahl. Hie hat man acht zu geben und nachzusorschen, a) Von dem, was kurt vor Empfahung des Abendmahls hergehen muß, nemlich Beicht und Absolution. Hier fraget man:
  - 1. Wann und zu welcher Zeit der Paftor Beicht höre?
  - 2. Ob er einen jeden absonderlich höre, oder zugleich viele vornehme, und welcher gestalt dies einhergehe?
  - 3. Ob auch die junge Kinder, die zum ersten mal zum Tisch des Herrn gehen wollen, ehe sie zum Beichtstuhl kommen, sich zuvor angeben, und examiniret werden, daß der Pastor wissen möge, ob sie dazu tüchtig oder untüchtig sein?

- 4. Wie dies Examen oder Confirmatio geschehe, publice oder privatim?
- 5. Ob sie uf eine gewisse Zeit im Jahre geschehe?
- 6. Ob der Pastor auch Leute annehme, die von Gott und dem heil. Catechismo noch nichts oder ganz wenig wissen?
- 7. Ob auch ein jedweder der zur Beicht kompt, eine gewisse Beichte wissen und beten müsse?
- 8. Ob auch der Pastor wohl jemanden aus dem Beichtstuhl gewiesen ihm die Absolution versaget?
- 9. Aus was Ursachen solches geschehen sei?
- 10. Ob auch unterdeß, daß dieses beschiehet, die Zuhörer nieders knieen, sonders auch, wenn das Bater unser gebeten wird?
- b) vom Heil. Abendmahl selbst. Hie forsche man fleißig nach:
  - 1. Ob auch das Abendmahl den Kranken auf ihr suchen es sei bei Tag oder Nacht verrichtet werde?
  - 2. Mit was Ceremonien es in den Kirchen öffentlich gehalten werde?
  - 3. Ob auch die Altarleute bei Verreichung desselbigen das Tuch beim Altar halten?
  - 4. Woher genommen werde, davor Brot und Wein gekauft wird?
  - 5. Was vor Oblaten, die kleinern oder größern gebraucht werden?
  - 6. Was vor Psalmen bei Verreichung des Heil. Abendmahls gesungen werden?
  - 7. Ob auch der Pastor öffentliche Sünder zulasse?
  - 8. Ob er auch das Kirchenbuch aufzuweisen habe? darin die Getaufte, Communicanten, Copulirte und Begrabene verzeichnet stehen?
- § 3: In Handhabung der gebürlichen Kirchenzucht:
  - 1. Ob die daselbst üblich?
  - 2. Wie und welcher Gestalt sie im Brauch sei und geübet werde?
  - 3. Ob auch noch öffentliche Sünder vorhanden, welche gegebener ärgernissen halber der Kirchen disciplin sich unterwerfen müssen?

## § 4: Im Beten. Sie forsche man nach:

1. Ob auch die große Bet und Buftage heiliglig gehalten und ganz gefeiret werden?

2. Ob auch zuweilen in der Wochen vom Baftor eine kurke

Betestunde gehalten werde?

3. Ob auch in dem bekandtem Liede immer mitgefungen werde: Gib unferm Fürsten etc.?

4. Ob auch die Beteglocke täglich, und wie oft sie geleutet, diß auch von den Eingepfarreten in Acht genommen, und dabei dann von jedermänniglig fleißig gebetet werde?

5. Ob auch nach gehaltener Predigt vor unsere hohe Landes=

Obrigkeit gebeten werde?

- 6. Ob es auch nach dem Formular geschehe, welches ohnlengst den Pastoribus zugestellet? NB. Hie muß hin und wieder dem Formular inseriret wer= den wegen Erweckung der Churfl. Erben.
- 7. Ob auch auf Hochzeiten und Kindtaufen vor und nach dem Effen von dem Prediger oder Cufter laute gebetet werde und hernach gleichfalls mit beten und fingen gedanket merbe?

## § 5: In Besuchung der Kranken:

1. Ob nemlich der Paftor zu denfelben fleißig gehe, sie tröste, unterweise und ermahne?

## § 6: In Versorgung der Armen:

- 1. Ob eine Armenkasse sei?
- 2. Wer die Schlüffel dazu habe?
- 3. Wie oft den armen ordinarie ausgeteilet und gegeben merbe?
- 4. Welchen Armen es gegeben werde, den Aus- oder Einheimischen?
- 5. Von wem das Armgeld ausgeteilet werde?
- 6. Wie viel einem jeden mitgeteilet werde?
- 7. Ob auch hierüber in einem sondern Buche richtige Verzeich= nis anzutreffen sei.
- 8. Ob auch ein Armhaus vorhanden fei?

- § 7: Im Leben und Wandel. Wie er nemlich lebe, ob er auch seinen Zuhörern mit gutem Exempel vorleuchte,
- a) daheim in seinem Hause.
  - 1. Ob er da fried= und verträglich lebe?
  - 2. Ob er auch seine Kinder wohl erziehe?
  - 3. Ob er auch von seinen benachbarten Collegen lehr= und lebenshalber etwas strasbares wisse oder höre?
- b) außerhalb dem Hause.
  - 4. Ob er sich auch bei Gesellschaften auf ehrlichen Gästereien züchtig, meßig, ernsthaft und bescheidentlich halte?
  - 5. Ob er sich auch zuweilen in gemeinen Schenken und Krügen finden lasse?
  - 6. Ob er auch mit jemanden in Haß und öffentlicher Feinds schaft lebe?
  - 7. Ob er sonsten auch es sei wann oder wo es wolle in Worten und Werken also sich beweise, daß ihm dieserwegen niemand Schuld geben könne?

### § 8: In der Nahrung.

- 1. Ob er auch nebst seinem Ampte andere Hantierung treibe?
- 2. Ob er Bier schenke?
- 3. Was er eigentlich zu seiner Unterhaltung jährlich habe?
- 4. Ob ihm alles das richtig heimgebracht werde?
- 5. Auf was Weise die Pastores vermeinen, daß ihre Salaria verbessert werden können?
- 6. Wie viell ihm pro copulatione, sepultura et baptismo gegeben werde?
- 7. Ob sie allemahl wenn huhrkinder getauft werden sollen, das Ambtzettel erwarten?
- 8. Ob auch den todgebohrnen Kindern Leichpredigten gehalten morden?

### § 9: Im Copuliren.

- 1. An welchem Orte die Copulationes geschehen, in den Häusfern oder in der Kirchen?
- 2. Mit was Ceremonien sie verrichtet werden?
- 3. Ob auch die Copulandi zuvor, und wie oft die proclamiret werden?
- 4. Ob auch die prediger allemahl, ehe sie copuliren, das Ambt= zettel erwarten?

5. Ob auch die Pastores fremde und unbekannte Leute ohne genügsame testimonia stracks zur Copulation verstatten?

#### Cap. IIII.

Daß die Bisitatio auch auf die Gemeine gerichtet werden müsse. Das andere objectum visitationis ist die Gemeine, sonsten die Zuhörer in jedem Kirchspiel. Hier hat man nachzusorschen:

- 1. Wie viel Eingepfarrete, sonders aber gesessene, und auch Edelleute ein jeder prediger in seinem Kirchspiel habe?
- 2. Wie viel und welche Dörfer in ein jedes Kirchspiel gehören?
- 3. Ob auch unter benen, welche vorhanden, die fremder oder der benachbarten iurisdiction unterworfen?
- 4. Ob auch die Pfarrkinder sich fleißig zum Gehör Göttlichen Worts und Brauch des heiligen Abentmahls halten?
- 5. Ob jemand oder etzliche vorhanden, die in langer Zeit nicht in der Kirchen, und zum Tische des Herrn gewesen, und welche die sein?
  - 6. Ob sich auch Flucher in der Gemeine finden, und welche die sein?
- 7. Ob auch vorhanden, die wahrsagen, böten, nachweisen können, und bei diesen und dergleichen Leuten Raht gesuchet und suchen?
- 8. Ob die Zuhörer auch die Son= und Fenrtage gebürlich heili= gen, oder aber felbige mit arbeiten, saufen, kaufen und der= gleichen verunheiligen?
- 9. Ob auch ungehorsame Kinder, die den Eltern nicht gehorchen, sondern allerlei Noth anthun, in der Gemeine vorhanden u. wie dieselbe heißen?
- 10. Ob auch Hurer, Huren und Chebrecher sich finden?
- 11. It. Cheleute, die in Uneinigkeit leben, ein vom andern ablaufen?
- 12. Ob sich auch einige Leute ohne der Eltern Wissen und Willen verloben, oder sonsten mit dem heil. Chestande leichte hersahren?
- 13. Ob vorhanden, die in Groll, Haß und großer Feindschaft miteinander leben und wer sie sein?
- 14. Ob auch newlich Todtschläge vorgangen, und wer dieselbe verrichtet?

- 15. Ob auch die Zuhörer die Tauf, it. Copulationes, Begräbnis etc. zeitig bei dem Pastor bestellen, oder ob sie nur unanges meldet dazu sich sinden?
- 16. Ob auch Hochzeiten und Kindtaufen etc. am Sonntage angestellet und gehalten werden?
- 17. Ob auch neben den Son- und anderen hohen Fenrtagen, die Aposteltage halb gesenret, und des vormittags geprediget werde?
- 18. Ob auch die Zuhörer ihrem Seelforger gerne gehorsam, und ihn göttlichem Befehl nach ehren?
- 19. Ob sie ihn auch ehrlich und woll unterhalten, daß er sein notdürftig Auskommen haben könne?
- 20. Wie es mit denen Ofterfewren, die hiebevor selten ohne großen Schaden angelegt, wie auch mit dem Pfingstbier, Kaiserstollen und Gertenbier (?) jedes Orts beschaffen sei?
- 21. Ob auch die Leute hin und wieder den Befehl, welcher ohnlengst vom Fluchen etc. publiciret, getrewlich nachleben?

#### Cap. V.

Von dem dritten objecto visitationis, nemlich von Altarsleuten. hie muß trewlich nachgeforscht werden:

- 1. Wieviel Altarleute an jedem Orte und wie sie heißen?
- 2. Wer sie erwehlet, berufen und gesetzet habe?
- 3. Wie lange sie Altarleute gewesen?
- 4. Ob sie beeidiget seien?
- 5. Wer sie beeidiget habe?
- 6. Ob sie ehrliche, gottesfürchtige Männer, und also beschaffen sein wie der Geist Gottes haben will? 1. Tim. 3, B. 8. 9. 10. 11. 12. 13.
- 7. Wie sie mit Kirchen- und Schulgütern und dem Armenkaften umgehen?
- 8. Ob sie auch alle Sonntage, und sonsten zu rechter Zeit vor die Arme in der Kirche sammeln?
- 9. Ob sie auch allemahl richtige Rechnung über die Kirchen= güter gehalten und abgelegt, und wann sie sie abgelegt?
- 10. Ob sie auch den Prediger vor gut achten, ihn billig ehren, und in alledeme, da sie gebührlich erinnert werden, folgen?
- 11. Ob sie ein gut Gerücht haben?

#### Cap. VI.

Das virte objectum visitationis sind die Schulen. Hie merke man:

- 1. Ob eine Schule vorhanden sen, darin die Jugend gebührlich unterrichtet werden könne?
- 2. Ob auch ein Schulmeister da sen, wie er heiße, und von wannen er sen?
- 3. Wo er studiret?
- 4. Wie lange er hie gewesen?
- 5. Wer den Schulmeister berufen und gesetzet habe?
- 6. Wieviel Stunden er täglich in der Schulen aufwarte?
- 7. Ob er dies trewlich und fleißig thue, auch in allen Stücken seines Ambts nichts verseume?
- 8. Was vor lectiones er mit seinen Schülern treibe?
- 9. Wie viel Schüler oder Knaben er in der Schulen unter ihm habe?
- 10. Welche Eltern es sein, die ihre Kinder nicht zur Schule schicken?
- 11. Ob auch der Schulmeister seinen Unterhalt richtig habe und wieviel das eigentlich sei?
- 12. Ob auch eine Mädchen Schule gehalten, und selbige fleißig darin in der Gottesfurcht angewiesen werden?
- 13. Ob auch ein Organist vorhanden?
- 14. Wovon der lebe?
- 15. Ob er auch sein Ambt trewlich verwalte?
- 16. Was der Calcant habe?

### Cap. VII.

Ferner hat man auch billig nach dem Küster, und nach seiner Verrichtung zu fragen.

- 1. Wer der sei, oder wie er heiße?
- 2. Wie er an den Ort sei gekommen, wer ihn berufen und gesetzet?
- 3. Ob er auch sein Ambt mit Singen, Läuten, Berwahrung der Kirchen und des Kirchhofs trewlich verwalte?
- 4. Ob er auch bei Taufen und Verrichtung der Kranken sich allemahl zeitig und fleißig finde?

- 5. Ob er auch dem Pastori gehorsam, einig mit ihm lebe, und in allem Guten willig folge?
- 6. Was er zu seinem jährlichen Unterhalt eigentlich habe?
- 7. Wie viel Jahr er an dem Orte gewesen?
- 8. Ob er auch ein nüchtern und meßig, eingezogen und einiges Leben führe im Hause und draußen, und also den Eingepfarreten mit gutem Exempel vorleuchte?
- 9. Ob er auch seines Gefallens, ohne des Pastorn Erlaubnis verreise und dadurch sein Ampt verseume?

### Cap. VIII.

Von Geistlichen und Kirchengütern. Das 6. objectum visitationis sind die Kirchengüter. Hie forsche man:

- 1. Ob die Kirche, das Gotteshaus, dem Baw nach, in gutem Stande?
- 2. Ob der Kirchhof woll befriediget sei und reinlich gehalten werde?
- 3. Ob das Pfarrhaus wie auch die Küsterei in gutem Stande?
- 4. Was an Länderei, Kenten, reinem Korn und dergl. an die Kirche gehöre?
- 5. Ob nicht deswegen gute alte nachricht und ein Stammbuch vorhanden?
- 6. Ob auch der Kirchen zugehörige intraden richtig einkommen?
- 7. Ob auch in verschiedener Zeit von Kirchengütern etwas entwendet und wohin solches kommen?
- 8. Wie viel Glocken in der Kirchen vorhanden?
- 9. Ob auch ein Uhrwerk vorhanden?
- 10. Was für Altargeräte und wie viel Kelche?
- 11. Ob auch eine oder mehr Capellen im Kirchspiel vorhanden?

### Cap. IX.

Von den Witwen der verstorbenen Pastorn.

- 1. Ob Witmen der vörigen Pastorn vorhanden?
- 2. Ob ein Witwenhaus da sei?
- 3. Was die Witwe zu ihrem Unterhalt habe?
- 4. Was vor Mittel vorgeschlagen und ersehen werden könnten, der Prediger Witwen Behausung und nohtdürftigen Unterhalt zu verschaffen?

# Daten zur Kirchen= und Reformations= geschichte der Grafschaft Mark, der Städte Dortmund, Lippstadt und Soest, sowie der Grafschaft Hohenlimburg.

Von Rektor i. R. A. H. Blesken in Witten-Bommern.

Die vorliegende Arbeit stellt in erster Linie eine Sammlung weit zerstreuten Materials dar. Sie soll dann einmal ein Uebersblick über das Ganze der Kirchens und Resormationsgeschichte in den oben genannten Gebieten sein und zum andern dem eine erste Hilfe zu geben versuchen, der sich mit einem Sonderstücke forschend beschäftigen will. Weniger ist an die Erschliesung archivalischen Reulandes gedacht. Sie bleibt der eigentslichen Forschung überlassen.

### I. Die Einführung des Chriftentums und der Reformation.

Borbemerkung. Alle Zahlen, welche die Einführung der Reformation betreffen, sollen besagen, daß in dem angegebenen Jahre entweder die Reformation begonnen hat oder schon durchgeführt worden ist. Bor die meisten Zahlen werden wir uns deshalb ein "Um" oder "Etwa" gesetzt denken müssen, auch da, wo es nicht besonders angegeben ist. Der Beginn kann eben in den seltensten Fällen so sicher seste gestellt werden, wie es z. B. bei Wengern (Ruhr) der Fall ist. Die Belege sinden sich außer in den Schriften, welche die einzelnen Gemeinden betreffen, in den Kirchens dzw. Resormationsgeschichten von Dresdach und Rothert, sowie in dem Aussach von Darpe: Die Anfänge der Ressormation in den Gemeinden der Grafschaft Mark (Wests. Zeitschrift, 3d. 50 u. 51). Die Anfänge resormierter Gemeinden sind meist nach dem Buch von W. Roelle, Lutheraner und Resormierte in der Grafschaft Mark und deren Rebenquartieren bis zum Jahre 1666, angegeben.

Um 695 Nach alter Ueberlieferung sollen in diesem Jahre die beiden Ewalde in der Nähe von Aplerbeck erschlagen worden sein. (Franz Flaskamp, Die beiden Ewalde, in: Westf. Lebensbilder, Bd. I, S. 325—334.)

Um 700 Suitbertus, der Gründer von Kaiserswerth, ist missionierend tief in den Gau der Brukterer bis nach

Dortmund, Hamm und Soest vorgedrungen. Da er neben dem Frankenkönige in dem Bischof von Köln seinen Beschützer sah, ist es verständlich, daß die für die Kirche neu gewonnenen Gebiete bei Köln versblieben und nicht zu den neu gegründeten westsäslischen Bistümern kamen.

- 785 Capitulatio de partibus saxoniae Karls des Großen.
- 799 Gründung des Klosters Werden durch Bischof Ludgerus von Münster. Die Zahl wird von Dresbach (PK, S. 86) und Rothert (KGM, S. 151) angegeben, während v. Kleinsorgen (KW., Bd. I, S. 176) sagt: Im Jahre 793 hat Ludger die Abten zu Werden zu bauen angesangen. (Kl. Löffler, Der hl. Ludger, in: Westf. Lebensbilder, Bd. I, S. 1—17.) (Siehe auch S. 341.)
- Um 830 Ein unbekannter Mönch wahrscheinlich aus dem Rloster Werden oder dem Kloster Corven stammend dichtet den "Heliand". (W. Krogmann, Die Heimatfrage des Heliand. Verlag Hinstorff, Wismar 1937.)
  - 836 Die Gebeine des hl. Vitus werden aus dem Mutterkloster Corbie in Frankreich nach Corvey gebracht. Der Zug wird in "villa Sosat" (Soest) von einer gewaltigen Schar von Andächtigen beiderlei Geschlechts eingeholt. (Städtechroniken von Rheinland und Westfalen, Bd. 3, S. XIV.)
- 852—858 Gründung des Damenstiftes Essen (Dresbach, PG, S. 86). Kothert (KGM, S. 148) gibt das Jahr 852 an; v. Kleinsorgen (KW., Bd. I, S. 338) sucht eingehend und scharfsinnig zu beweisen, daß nur das Jahr 873 in Frage kommen kann. (Siehe auch S. 341.)
  - 1179 Erzbischof Philipp v. Heinsberg (1167—1191) teilt um das genannte Jahr die Stadt Soest in 6 Pfarrsprengel ein (Seibert, Urkundenbuch. Bd. I, Nr. 97, S. 134).
  - 1220 Cäsarius von Heisterbach klagt über die vielen Mißstände unter den Klerikern.
  - 1225 Erzbischof Engelbert (der Heilige) von Köln findet seinen Tod durch den Grafen Friedrich von Jenburg im Lindengraben bei Gevelsberg. (Br. Zierenberg, Engelbert der Heilige im Schrifttum. Gevelsberg 1937,

Verlag Phil. Baltin. Hans Foerster, Engelbert von Berg der Heilige [Bergische Forschungen, Bd. I. Elberseld 1925, Verlag Martini & Grüttesien]. In dem Werk ist weiteres Schrifttum angegeben.)

1232 Gründung der Inquisition.

1313 Zwischen den Jahren 1310 und 1316 hat der "Liber valoris" seine letzte Bearbeitung erfahren. Es ist ein Berzeichnis sämtlicher Dekanate des Erzstiftes Köln mit ihren Gemeinden und gibt den Ertrag der einzelnen Pfarreien an nebst den Berechnungen des zehnten Teils dieses Ertrages. (Kampschulte, KSta. S. 23.) Der Lib. val. ist abgedruckt in Binterim u. Mooren, Die Erzdiözese Köln im Mittelalter.

1389 Gründung der Universität Köln.

1420 Von 1420—22 läuft ein Prozeß des Inquisitors Jakob von Sveve gegen den damaligen Pfarrer an der Wiesenskirche zu Soest. Die Akten dieses Prozesses sind noch vollsständig vorhanden. (J. H. Beckmann, Jakob von Soest, in: Wests. Lebensbilder, Bd. 2, S. 1—10. Daselbst auch weitere Literaturangaben. Jakob von Sveve nannte sich auch Jakob de Susato [Soest].)

1458 Bericht eines Beauftragten des Kölner Erzbischofs über die sittliche Berkommenheit des Klerus in den Dekanaten Meschede, Attendorn, Lüdenscheid, Soest, Dortmund und Wattenscheid. (Rothert, KGM. S. 236 ff.)

- 1523 Der Erzbischof Hermann von Wied versucht die beginnende Resormation zu verbieten. Allein 10 Jahre später — 1533 — urteilt er, daß "der Religion und christlicher Resormation halber auf Reichstage oder Papstes Konzilia zu warten, gar ein vergeblich Ding sei". (Rothert, KGM. S. 238.)
- 1524 Es erscheint der plattdeutsche Katechismus des Lippstädter Augustiners Johann Westermann. Es heißt in ihm vom Berhältnis des Glaubens zu den Werken u. a.: "De Gelowe ist gelik wie de Wortel of de Stamm und de Werke sind gelik wie de Frucht un Blomen." (Rothert, Beiträge zur westf. Katechismusgeschichte, in: Jahrbuch für evang. Kirchengeschichte Westfalens, Jahrg. 7, S. 157.)

1525 Der Herzog von Cleve verbietet die lutherische Lehre.

- 1526 Wenn nach dem ersten Reichstage zu Speyer an den versschiedensten Orten der Wark ein Aufsprießen resormatorischen Lebens wenn auch in bescheidenen und unscheinsbaren Anfängen zu beobachten ist, so geschieht es, ohne die Stellungnahme des landesherrlichen Fürstenhauses abzuwarten, ja troß dessen Ablehnung und Gegnerschaft.
- 1526 In Dortmund erschallen bei der Messe lutherische Lieder, 1527 fordern die Aemter neue Prediger, 1532 "das neue Evangelium" (Rothert, RGM. S. 277). Die ref. Gemeinde wird erst 1786 gegründet.
- 1526 Anfänge der Reformation in Soest. Ansang des Jahres 1632 sindet der erste resormierte Gottesdienst in Soest statt. Die Gründung der resormierten Gemeinde geschieht im Jahre 1664.
- 1529 Anfänge der Reformation in Weslarn (Ar. Soeft).
- 1530 Von 1530—1591 lebte (zumeist in Werl) Gerhard von Kleinsorgen, Versasser der "Kirchengeschichte Westfalens und anderer Oerter". Das Werk ist vom kath. Standpunkte aus geschrieben. (Erich Zierenberg, Gerhard von Kleinsorgen als Geschichtsschreiber des Kölnischen Krieges. Diss. phil. Münster 1917.)
- 1530 Zwischen 1530 und 1565 beginnt die Reformation in Jerlohn. Nachrichten über die ref. Gemeinde erst um 1709, wenn auch sicher schon früher ref. Einflüsse sich bemerkbar gemacht haben.
- 1531 Johann Relberg predigt lutherisch in St. Pauli zu Soeft.
- 1531 Am 20. Nov. Thesenanschlag des Dominikanermönches Thomas Borchwede an die Tür des Patroclimünsters zu Soest. Beginn des Kampses um die Einsührung der Resormation in Soest. (Das Original der Thesen besindet sich im Soester Stadtarchiv.)
- 1531 Am 23. Dez. Bundbrief zwischen Kat, Aemtern und Gemeinheit in der Stadt Soest. Die Stadt führt amtlich die Reformation ein, die sechs Pfarreien werden evangelisch.
- 1532 Am 7. Jan. erster evangelischer Gottesdienst in St. Petri zu Soest.
- 1532 Es erscheint Gerdt Demekens Soester Kirchenordnung (Ordinanz), gedruckt bei Balhorn in Lübeck. (Stücke in

- den Univ. Bibl. Berlin und Göttingen. Handschrift im Soester Stadtarchiv. S. auch Schwarz, a. a. D. S. 60 ff.)
- 1532 Die Bördenkirchspiele Borgeln, Lohne, Meiningsen, Neuengeseke, Oftönnen, Sassendorf, Schwefe werden evangelisch.
- 1533 In Valbert beginnt die Reformation durch P. Arnold Vornus.
- 1533 Für die Stellungnahme der Literatur zur Reformation sind zwei Schriften beispielhaft. Die 1533 erfolgte Bearbeitung des "Kriegstagebuches" über die Soester Fehde kann als evang. Streitschrift gelten.
- 1534 Bon katholischer Seite erschienen 1534 "Die gemeine Bicht" und andere Schriften anonym unter dem Namen "Daniel von Soest". Der Berf. ist unbekannt. (Näheres bei H. Schwarz, Geschichte der Reformation in Soest, S. 155 ff. Daselbst weitere Literaturangaben.)
- 1534 Das Soester Archigymnasium wird errichtet.
- 1534—1548 Brictius thon Norde, Superintendent von Soest, der für die Soestische Kirche 1537 in Schmalkalden die Schmalkaldischen Artikel unterzeichnet. (Vgl. Schwart, Name u. Heimat des Superintendenten Brictius thon Norde. Jahrb. f. Westf. Kirchengeschichte, 1937/38, S. 346 ff.)
- 1535 Anfänge der Reformation in Altena. In Altena erhebt sich Joh. Bulfsstall (Lykaula) 1537 für das Evangelium. Er war gebürtig aus dem Bergischen; wird 1539 des Biedertäusertums zu Unrecht angeklagt und muß weichen (Rothert, RGM. S. 378). (Ueber den Streit zwischen Lutheranern und Reformiersten siehe Roelle, Lutheraner und Reformierte in der Grafschaft Mark, S. 74 ff.)
- 1539 Der Bersuch einer Resormation durch den Kölner Erzbischof Hermann von Wied scheitert in der Hauptsache daran, daß die hohe Geistlichkeit nicht auf seiner Seite stand, und weil er auch den Herzog von Cleve-Berg, der seine Zuständigkeit bedroht sieht, gegen sich hat.
- 1540 P. Dietrich Rafflenbeul gen. Nicolai (Bater des bek. Kirchenliederdichters Phil. Nicolai) begann in Herdecke zu reformieren. (Dr. Schnettler gibt 1538 an.)

- 3wischen 1540 und 1550 soll P. Saldenberg in Herbede die Augsburgische Konsession angenommen haben. (v. Steinen erwähnt diesen Pastor nicht.)
- 1540 In Blankenstein findet die Reformation unter dem Schlößkaplan Wilhelm Steinchen (1540—1550) und dem Drosten Wennemar v. d. Reck (1537—1552) Eingang.
- 1541 Die Pfarrgemeinde zu Welver (Kr. Soest) ist evangelisch. Das Kloster bleibt katholisch.
- 1543 "Anno 1543 Dominica rogationum (Sonntag Rogate), dem 5. Sonntage nach Oftern hat Herr Hildebrandus Schluck, da Dr. Lutherus noch 3 Jahre gelebt, die unveränderte reine Lehre der Augsburgischen Konsession in der Kirche zu Wengern Ambtes Wetter, Gerichts Volmarstein, zu lehren angesangen und ist auch dabei dis an seinen seligen Tod durch Gottes Gnade verblieben" (Pastor David Davidis im Lagerbuch der Gemeinde von 1778).
- 1543 Thilmann von Menzel als erster evang. Prediger in Dinsker eingeführt.
- 1543 Die Edelleute von Hasenkamp und von Eickel haben die Reformation in Weitmar eingeführt.
- 1543 Johann Lambach gründet und leitet das Dortmunder » Archigymnasium, zu dessen berühmtesten Schülern u. a. Hermann Hamelmann und Philipp Nicolai gehörten.
- 1545 Pater Hackenberg beginnt in Wellinghofen zu reformieren.
- 1545 In diesem Jahre scheint Ende lutherisch geworden zu sein, worauf vielleicht die Inschrift auf einem Stein in der Kirche hindeutet: Eben Ezer 1545.
- 1545 Am ersten Adventssonntage d. J. erklärte sich die ganze Gemeinde Frömern mit Ausnahme von 3 Personen unter dem Pfarrer von Steinen für die evang. Lehre.
- 1545 Pastor von Steinen war auch gleichzeitig Pfarrer von Lüsnern, weshalb zusammen mit Frömern auch Lünern evansgelisch wurde.
- 1546 Amtsenthebung des Erzbischofs Hermann von Wied. Er wird im folgenden Jahre endgültig seines Amtes entsetzt und stirbt 1552 im evangelischen Glauben.

- 1548 In Derne wird vor diesem Jahre die kath. Konfession absgeschafft. Im Jahre 1550 stand hier Johann zum Kumpe als evang. Pfarrer.
- 1548 Infolge des Interims wird Soest und der Börde völlig gewaltsam die Wiederannahme des katholischen Bekenntnisses aufgezwungen. Die treibende Araft dieser Gegenresormation ist der spätere Kardinal Johann Gropper.
  In deren Berlauf stirbt 1549 der Soester Katsherr Johann
  Frensis als Märtyrer seines evangelischen Glaubens im
  Gefängnis zu Horstmar.
- 1549 In Aplerbeck haben P. Arnold Kranewinkel († 1587) und Bikar Nicolaus Witten die Reformation eingeführt.
- 1550 In Brechten hat P. Jakob Kindvater die Reformation begonnen.
- 1550 Schloßkaplan Eberhard Blankenagel führte in Wetter die Reformation ein. Um die Witte des 17. Jahrh. entstand in der Freiheit Wetter eine resormierte Gemeinde.
- 1550 In Halver stirbt der letzte kath. Beistliche. Sein Sohn und Nachsolger, Vinzenz Piepenstock, erklärte 1583 von der Kanzel, daß er mit der ganzen Gemeinde zum Augsburgischen Glaubensbekenntnis übergetreten sei.
- 1552 In Herscheid wird die Reformation durch Bikar Johannes Winke begonnen.
- 1552 In Kamen hält Hermann Hamelmann eine evangelische Predigt. Im Jahre 1567 ist die Reformation durchgeführt. Bald nach der ref. Synode zu Unna (1611) ist die ganze Stadt reformiert.
- 1554 Bon 1554—1610 ist Joh. Georg Wippermann Pfarrer in Hagen. Es sind hinreichend Gründe zu der Annahme vorhanden, daß er schon frühzeitig der lutherischen Lehre zugetan war. Die kleinere ref. Gemeinde entstand 1678; ihr 1. Pfarrer kam 1682.
- 1554 In Langendreer lebte der Pfarrer Johann Fabricius, der während einer Bakanz in Witten reformierte. Im Jahre 1557 wurde H. Heitmann Pfarrer zu Witten, der mit seiner kath. Haltung auf heftigen Widerspruch seitens der zahlreichen Evangelischen stieß.

- 1554 In diesem Jahre fängt wahrscheinlich die Reformation in Boerde an. (P. Dr. Siekermann sagt allerdings: Als das Jahr des Uebertrittes der Gemeinde [Boerde] wird das Jahr 1594 angesehen.)
- 1554 Durch den P. Albert Pepper wird die Reformation in Schwerte eingeführt, nachdem der letzte kath. Pfarrer, Hermann Fley, gestorben war. (Ueber die langen Kämpse zwischen Lutheranern und Reformierten siehe: Noelle, Luth. u. Ref., S. 50 ff.)
- 1556 In Plettenberg machte man den Anfang zur Reformation durch die Beseitigung der kath. Bruderschaften. Vollends zur Durchsührung gelangte sie 1562, "da man das Papstetumb daselbst abgeschafst". (Nach einem Aktenstück der Kirchen= u. Schulregistratur der Regierung Arnsberg, ANZ., Tit. VI, Sect. I C¹ 255: Das ref. Kirchen= und Schulewesen zu Plettenberg. S. 42b, im Staatsarchiv Münster.)
- 1557 Anfänge der Reformation in Hemer. (Henniges in: Bauu. Runstdenkmäler, Kr. Jserlohn, gibt 1564 an.)
- 1557 Bald nach diesem Jahre hat P. Nikolaus v. d. Leyen die Reformation in Künderoth eingeführt.
- 1558 Seit diesem Jahre predigte Hartmann in Unna gegen die kath. Irrtümer. Im Jahre 1610 erhalten die Resormierten freie Religionsübung und die Erlaubnis zum Bau eines eigenen Gotteshauses.
- 1560 Um 1560 verkündigte in Wickede der Bikar Herling die lutherische Lehre.
- 1560 Von Könsahl wird berichtet, daß hier 1560 der letzte "Meß= pfaffe" gestorben sei.
- 1560 In Ergste wird die Reformation durch den Pastor Johann Hengstenberg eingeführt.
- 1560 In Gummersbach stand der Pastor Melchior Bausenhagen, der wohl ein Freund der Resormation war. Sein Nachfolger und dessen Vikar waren lutherisch.
- 1561 Jm Jahre 1559 legte der kath. Pfarrer Wilh. Brabeck in Herne sein Amt zugunsten des Crafft Messing von Herbede nieder. Dieser begann mit dem Werk der Resormation im Jahre 1561.

- 1562 Von Reformversuchen in Hamm ist schon im Jahre 1553 zu berichten. Durch den im Jahre 1562 gewählten ref. Prediger Carl Gallus wird das ref. Bekenntnis herrschend.
- 1563 P. Klemens Lüdemar führte in Lüdenscheid den Gesang lutherischer Lieder ein.
- 1564 In Volmarstein wird die Reformation durch den Vikar Anton Schluck eingeführt.
- 1564 In Neuenrade beginnt die Reformation. Die "Neuenrader Rirchenordnung" von Hermann Wilchen Rektor in Riga, später Professor an der ref. Universität Heidelberg wird in den meisten märkischen Gemeinden dem Gottesdienst und allen andern kirchlichen Handlungen zugrunde gelegt. In ihr finden sich auch etwa 50 der bekanntesten Kirchenlieder in deutscher Sprache. (Nelle in: Jahrb. f. Westf. Kirchengeschichte, Jahrg. 2, S. 84 fs.)
- 1565 Heinrich Lange war evang. Pfarrer in Deilinghofen.
- 1565 P. Göbel Bockelmann hat in Hilbeck zu reformieren angefangen. (Roelle gibt 1560 an und bemerkt dazu, daß feit diesem Jahre auch die Gemeinde resormiert sei.)
- 1566 Der Herscheider Bikar Peter von Wenninghausen wird in Ohle als Pfarrer gewählt.
- 1567 Aus Kierspe wird berichtet, daß dort Thomas Egescheidt die katholische Religionsübung abgeschafft habe.
- 1567 In Werdohl begann Krato Pflug zu reformieren. Laurenstius Kettler (1568—1624) fetzte die Reformation fort.
- 1567 Die katholische Wiederherstellungspartei wendet sich überall gegen die Reformation.
- 1569 Pfarrer Hermann Rosenbaum war Anhänger der Augsburgischen Konsession. Er wandte sich von 1569 ab der Lehre Luthers zu und führte im Kirchspiel Kurl die Reformation ein.
- 1570 Beginn der Reformation in Bochum durch Vicekurat Johann Bömken, der schon 1552 die Pfarrstelle erhalten und der Resormation den Weg bereitet hatte. Ansang des 17. Jahrh. bildete sich eine kleine ref. Gemeinde, die 1624 ihren eigenen Pfarrer bekam.

- 1570 Anfänge der Reformation in Hörde. Im Jahre 1598 wird hier eine evang. Kirche gebaut. Die Reformierten erhalten 1653 das Recht der freien Religionsübung.
- 1570 In Hemmerde soll sich um 1570 ein Bikar mit dem größten Teil der Gemeinde dem lutherischen Bekenntnis zugewandt haben.
- 1570 Um dieses Jahr gelangte in Destrich das Luthertum zur Herrschaft.
- 1571 Die Reformation wird in Breckerfeld durch Joh. Brenscheid (Brenschedius) und dessen Bikar (Kaplan) Nicolaus Steller eingeführt.
- 1571 In Dahl (a. d. Bolme) verkündigt P. Friedrich Delbrügger Luthers Lehre.
- 1571 Johann Pöppinghaus verschafft der lutherischen Lehre Eingang in Dellwig.
- 1572 P. Matthias Schrevius aus Hülscheid wird an die Kirche St. Reinoldi zu Dortmund gewählt, wohl ein Zeichen dafür, daß die Reformation in Hülscheid bereits eingeführt worden ist. Der im gleichen Jahre gewählte Nachfolger verrichtet den Gottesdienst nach der reformierten Ordenung. (Weiteres bei Noelle, S. 80.)
  - 1575 Anfänge der Reformation in Hattingen. Nach dem Tode von Erasmus Bißmann ist die Reformation in Hattingen eingekehrt. Aus den Gottesdiensten, welche die reformierten Besitzer des Rittergutes Bruch veranstalteten, ist die spätere ref. Gemeinde hervorgegangen, zu deren Bildung es in den achtziger Jahren des 17. Jahrh. kam.
  - 1575 P. Joh. Roleving machte in Schwelm die ersten resormatorischen Bersuche. (Nach Noelle wird um 1580 die lutherische Lehre durch Hildebrand Linderhaus eingeführt.) Die Resormierten erhielten 1655 die Erlaubnis des öffentslichen Exercitiums.
  - 1576 Anfänge der Reformation in Harpen, wo schon seit 1569 auf Einführung der lutherischen Lehre hingearbeitet wors den ist.
  - 1576 P. Hermann Fischer führte in Opherdicke das lutherische Bekenntnis ein.

- 1577 Johann Lütgendorf er ist verheiratet richtet in Eickel den Gottesdienst auf lutherischer Grundlage ein.
- 1578 Anfänge der Reformation in Boele. Zweiter lutherischer Pastor war Friedr. Delbrügger aus Dahl (1572). Der Resformation hat sich die Gemeinde wohl um 1580 angesschlossen.
- 1580 Um 1580 schloß sich P. Johann Erlemann den schon in der Gemeinde Asseln vorhandenen Evangelischen an.
- 1580 In Boenen waren zwei reformierte Prediger, Köttger Wilkinghoff und sein Vikar Johann zur Wiesche. Die lutherische Gemeinde trat 1611 zum ref. Bekenntnis über.
- 1583 In Dortmund erscheint das erste westfälische Gesangbuch in plattdeutscher Sprache. "Ein vaste Borch is use Godt, ein gude wehr und wapen." (P. Lic. Stein [Zur Dortsmunder Gesangbuchsorschung] bringt die Jahreszahl 1585.)
  - 1586 In Wiblingwerde war der schon 4 Jahre vorher luth. ordinierte Nicolaus Alepping Pfarrer. Er muß sich aber dann wohl dem res. Bekenntnis zugewandt haben, denn wir finden ihn als Teilnehmer der res. Synode 1611 in Unna. Jedenfalls hat die Gemeinde dis zur Einführung der Union res. Charakter gehabt.
  - 1586 Anfänge der Reformation in Sprockhövel. Nach anderer Meldung ging Arnold Schedemann um 1580 vom Papststum zum Luthertum über.
  - 1587 Anfänge der Reformation in Gevelsberg. Im Jahre 1592 wird "der würdige und wohlgelehrte, auch ehrlichzeheliche und einem guten Wandel ergebene" Henrich Riese vom Riesenhose zu Bommern zum evang. Pfarrer nach Gevelsberg berg berusen.
- X 1589 Der in Dortmund lebende Superintendent Christoph Scheibler (1589—1653) gehört zu den bedeutendsten Männern Westfalens. Sein erbittertster Gegner in den religiösen Kämpsen war Hermann Fley, genannt Stangenfoll. (Ueber ihn siehe v. Steinen, Westf. Geschichte, Bd. 1, S. 1438 ff.)
  - 1590 In Heeren steht ein lutherischer Prediger. Im Anfang des 17. Jahrhunderts erhält die Gemeinde durch ihren ref. Batron einen ref. Prediger.

- 1590 Um dieses Jahr wird die Reformation in Stiepel eingeführt durch P. Henrich Cluvenbeck. Die Annahme stützt sich auf die alten Kirchenrechnungen, die vor dem gen. Jahre größere Beträge für (geweihtes) Del, nachher aber, als diese Ausgaben zurückgehen, bzw. gar nicht mehr erscheinen, höhere Ausgaben für Wein ausweisen.
- 1590 In Flierich führte P. Wilbrand v. Raesfeld das evang. Bekenntnis ein. Von 1641 an kamen ref. Geistliche, welche die Gemeinde allmählich zum ref. Bekenntnis hinzogen. Doch konnte das Luthertum nicht völlig unterdrückt werden.
- 1590 Theodor Lührmann wird ref. Prediger in Westhosen. Die Gemeinde wird das Bekenntnis des ref. Patrons angenommen haben.
- 1598 Die Pfarrkirche in Lütgendortmund wird evangelisch. (Ueber Kämpfe um Besetzung der Pfarrstelle siehe Noelle, S. 64 ff.)
- 1599 In Frankfurt a. Main erscheint das dem Rate der "ehrenreichen" Stadt Soest als Dank für geleistete Unterstützung
  gewidmete Buch "Freudenspiegel des ewigen Lebens" von
  Philipp Nicolai mit den beiden Chorälen "Wachet auf!
  ruft uns die Stimme" und "Wie schön leuchtet der Morgenstern". Sie bilden die Grundlage für die beiden Bilder,
  die Rudolf Schäfer als Kriegerehrung in der evang. Kirche
  zu Unna schuf. Nicolais Vorsahren stammen von dem Hose
  Rafflenbeul in der Waldbauerschaft bei Hagen. (Ab. Sellmann, Philipp Nicolai in: Wests. Lebensbilder, Bd. 1,
  S. 183—198.)
  - 1600 In Methler haben Bicekurat Heinrich Hagelschur und Bikar Winold Rosenbaum vor 1600 die Resormation eingeführt. (1580?)
- 1600 Unter der Aebtissin Jodoca v. d. Recke (1597—1626) amstierte in Fröndenberg der ev.-luth. Prediger Servatius Stover. 1672 wird ein besonderer ref. Stistsprediger besrufen.
- 1600 Um 1600 hat der P. Dietrich Koling zu Krange Luthers Lehre verkündigt.

- 1600 Um 1600 war in Wattenscheid der Bikar Dietrich Schluck mit Eiser und Erfolg für die Ausbreitung der Reformation tätig. Eine eigene ref. Gemeinde entstand in der Mitte des 17. Jahrhunderts.
- 1600 Um 1600 hatte die Reformation in Gelsenkirchen festen Boden gewonnen. Um die Mitte des 18. Jahrh. wird die kleine ref. Kirche erbaut.
- 1600 Um 1600 sind Heinrich Langenscheid und Heinrich Rupe lutherische Pastoren zu Herringen gewesen. Vom Jahre 1635 ab sand ein allmählicher Uebergang der Gemeinde zum ref. Bekenntnis statt.
- 1600 Um 1600 stand in Uentrop (bei Hamm) Hermann Westhof als lutherischer Prediger. 1631 erhält die Gemeinde einen ref. Prediger, was lange und hestige Kämpse zur Folge hat.
- 1600 In Berchum stand nach 1600 Eberhard Westhosen als evang. Vastor.
- 1607 Anfänge der Reformation in Niederwenigern. Man versgleiche bei diesem Orte die außerordentlich voneinander abweichenden Darstellungen bei Dresbach (RGM. S. 359) und Joh. Baeste (Hattinger Jahrbuch, 2. Bd. (1924), besonders da die Anmerkung zu S. 93.)
- 1608 In diesem Jahre war die Kapelle in Linden im Besitze der Evangelischen.
- 1609 In Kirchlinde ist der evangelische Prediger Heinrich Schotte tätig.
- 1611 Johann Hülsberg († 1630) ist als erster evang. Prediger in Elsen tätig.
- 1611 Erste reformierte Generalsynode zu Unna. Sie bekannte sich, gleich der resormierten Synode, die ein Jahr vorher zu Duisburg stattsand und auf der die Grafschaft Mark nicht vertreten war, zu dem Sake, daß die Beschlüsse der Duisburger Synode nebst dem Heidelberger Katechissmus als Norm für Glauben und kirchliches Leben zu gelten hätten.
- 1612 Erste märkische lutherische Generalspnode in Unna. Geistlicher Berater ist der pfalzgräsliche Hofprediger Heilbrunner (vgl. die Festschrift von Rothert u. Zur Nieden bei den Literaturang.).

- 1613 Der lutherische Kurfürst Johann Sigismund von Brandenburg nimmt am Weihnachtsseste dieses Jahres im Dom zu Berlin das heil. Abendmahl nach resormiertem Brauch und nimmt damit das resormierte Bekenntnis an.
- 1638 Es erscheinen Werner Teschenmachers Annalen der Länder Jülich, Cleve, Berg, Mark und Ravensberg, die viel kirchengeschichtliches Material bringen. (v. Steinen, Quellen der westfälischen Historie. Dortmund 1741. G. D. Bädeker.)
- 1649 Dem i. J. 1608 zu Unna geborenen Thomas Davidis wird i. J. 1649 die Inspektion über die ev.-luth. Gemeinden der Grafsch. Wark vom Großen Kurfürsten übertragen. Er hat mit viel Geschick entstandene Streitigkeiten zwischen Luth. u. Ref. geschlichtet. Die von ihm entworsene Kirchensordnung siehe 1687. (v. Steinen, Westf. Gesch. Bd. 2, S. 1131 ff. und Wittener Jahrbücher, Jahrg. 2, 1887/88, S. 138 ff.)
- 1655 Die auch für die Grafschaft Mark bedeutsame Universität Duisburg wird vom Großen Kurfürsten gegründet, nachdem sie schon etwa 100 Jahre vorher die kaiserliche Genehmigung erhalten hatte.
- 1656 In Köln erscheint das Werk von Stangefoll: Opus chronologicum et historicum circuli Westfalici. Im Jahre 1640 war von dem gleichen Bersasser er stammte aus Schwerte ein anderes Werk erschienen: Annales circuli Westfalici. Stangefoll war ein leidenschaftlicher Gegner der Reformation. (Geb. etwa 1575, gest. 1655.)
- 1657 Die Grafschaft Mark erhält eine reformierte Hochschule in dem akademischen Gymnasium zu Hamm, dessen Professoren wie die zu Duisburg sich zum Heidelberger Katechismus bekennen mußten.
- 1659 Seit diesem Jahre erscheint das Gesangbuch "Kern und Mark" unter dem Motto: "Hier sieht die Grafschaft Mark das Mark der besten Lieder, den Schatz, der manches Herz erquicket hin und wieder." Dortmund, Soest und Lippstadt hatten eigene Gesangbücher. (Bgl. hierzu die Aufsätze von Sup. Relle "Die evangelischen Gesangbücher der Städte Dortmund, Essen, Soest, Lippstadt und der Grafs

schaft Mark" in: Jahrbücher f. Westf. Kirchengeschichte, Jahrg. 1901, S. 86 ff., Jahrg. 1902, S. 39 ff. und den Aufsatz von Sup. Clarenbach "Zwei bisher unbekannte westsfälische Gesangbücher", Jahrg. 1925, S. 116 ff.)

1622 In diesem Jahre wird die reformierte Kirchenordnung fertiggestellt. (Uebersicht bei Dresbach, RGM. S. 450 ff.)

1672 Nachdem im Jahre 1666 der jülich-elevische Erbfolgestreit seine endgültige Beilegung gefunden hatte, kam auf der Grundlage derselben 1672 auch in einem Nebenvertrage ein neuer Religionsvergleich zustande, der das friedliche Nebeneinanderleben von Resormierten und Lutheranern regelte. (Dresbach, RGM. S. 415 ff.)

1687 Bon Inspektor Thomas Davidis (f. 1649) wird eine auf den Grundsätzen der Generalsynode zu Unna 1659 beruhende Kirchenordnung für die lutherischen Gemeinden ausgearbeitet und vom Landesherrn bestätigt. (Sie ist abgedruckt bei v. Steinen, Westf. Gesch., Bd. 2, S. 1333 bis 1398.)

1699 Geburtsjahr des berühmten westf. Geschichtsschreibers Johann Diederich v. Steinen. Er entstammte einem alten Pfarrergeschlecht, das der Gemeinde Frömern (Kr. Unna) von 1537—1797 ihre Seelsorger gegeben hat. Von Steinens "Westfälische Geschichte" ist wohl das aussührlichste Werk seiner Art und für den Heimatsorscher trotz mancherslei Mängel unentbehrlich.

1765 Es erscheint ein neues Schema zum Tausbuche.

1774 Es erscheint eines der wichtigsten Quellenwerke zur westf. Kirchengeschichte, nämlich des Jesuiten N. Schaten Annales Paderbornenses, auf deren Grundlage Peter Florenz Wedbigen seinen 5. Band zu v. Steinens Westfälischer Geschichte schrieb.

1802 Die Universität Duisburg schließt ihre Pforten.

1803 Der Reichsdeputationshauptschluß, in dem u. a. die Aufhebung von Klöstern angeordnet wurde. Manche Klöster und geistliche Herrschaftsgebiete sielen der Napoleonischen Zeit zum Opfer.

1816 Graf Adelberdt v. d. Recke von Volmerstein wird durch die Gründung des Rettungshauses Overdyk (bei Bochum) der

- Anfänger der Innern Mission in der Grafschaft Mark. Er betreibt dieses Werk etwa 20 Jahre vor Johann Hinrich Wichern.
- 1817 Friedrich Wilhelm III. benutte das 300jährige Reformationsjubiläum dazu, eine Bereinigung der luth. und ref. Rirche in Breuken herbeizuführen. Seine Botschaft fand auch in der Mark freudige Aufnahme. Im September fand die erste vereinigte lutherische und reformierte Synode in Sagen statt, auf der die förmliche Vereinigung bewirkt murde. Doch murde zur Union keine Gemeinde gezwungen, und manche lehnten auch eine Durchführung ab. Nach den Freiheitskriegen wurden die verschiedenen Sonder= kirchen auf westfälischem Boden zu der westfälischen Propinzialkirche pereiniat, an deren Spike das Evangelische Konfistorium stand. Die spnodale Verfassung wurde beibehalten. Als oberste Staatsbehörde wurde 1817 den Konsistorien das Ministerium der geistlichen, Unterrichts= und Medizinalangelegenheiten vorgesett. (Dresbach, BR.. S. 684 u. 685.)
- 1825 Todesjahr des im Jahre 1752 geborenen Konsistorialrates und Generalsuperintendenten Franz Gotth. Heinrich Jaskob Bädeker. Er ist Pfarrer zu Dahl (Volme) und leitet 1812 als derzeitiger Generalinspektor der märkisch-lutherischen Kirche die Jubelseier deren ersten Synode (1612 in Unna). Bädeker ist der Versasser des 2. Bandes der Geschichte der evang. Gemeinden der Grafschaft Mark von Bädeker und Heppe.
- 1834 Das Gesangbuch "Kern und Mark" wird von einem neuen abgelöst. Das hatte schon um 1780 geschehen sollen, aber die am alten Brauch starrköpsig hängenden Märker hatten sich dem aufs heftigste und mit Ersolg widersett. (Bgl. S. Kothert, Eine Gesangbuchrevolution. Jahrbuch f. evang. Kirchengeschichte, Jahrg. 5, S. 195 ff. und Ad. Sellmann, Ein Gesangbuchstreit in Hagen [1783—86]. Westfalenland, Heimatbeilage zum Westf. Tageblatt, Jahrg. 1930, S. 166 ff. P. D. Frommann, Das märkische evang. Gesangbuch in Vergangenheit u. Gegenwart [Westfalenland 1929, Nr. 4]).

- 1835 Die rheinisch westfälische Kirchenordnung tritt in Kraft. Damit verlieren die reformierte Kirchenordnung von 1662 und die lutherische von 1687 ihre Gültigkeit.
- 1846 Bernhard Chr. Ludwig Natorp (geb. 1774), der bekannte Pädagoge, stirbt in Münster als Oberkonsistorialrat und Vice-Generalsuperintendent. Sein Wirken ist bedeutungs- voll für das märkische Kirchen- und Schulwesen. (O. Natorp, B. Chr. Ludwig Natorp. Ein Lebens- und Zeitbild aus der Geschichte des Niederganges und der Wieder- aufrichtung Preußens in der ersten Hälfte dieses Jahrhunderts. Essen 1894. G. D. Bädeker.)
- 1873 Prof. Virchow, Berlin, prägte für die zwischen Staat und (kath.) Kirche entstandenen Streitigkeiten das Wort "Kulturkampf".
- 1874 Einführung der staatlichen Standesämter.
- 1890 Gründung des evang. Diakonissenhauses für die Grafschaft Mark und das Siegerland in Witten (Ruhr).
- 1893 Einführung eines neuen Gesangbuches.
- 1904 Gründung der Volmarsteiner Krüppelanstalten durch Pfarrer Franz Arndt (1848—1916).
- 1912 Die 300jährige Jubelfeier der ersten märkischen Generalssynode in Unna. (Festschrift von Rothert und zur Nieden.)

# II. Die Kirchen und ihre Patrone.

# A. Chronologisches Verzeichnis.

Borbemerkung. Die folgenden Angaben nennen das Jahr, in dem die Kirche nachweislich zum ersten Male erwähnt wird. Die Zahlen können sich also bei jedem Reufinden von älteren ändern. Bei jeder Zahl ist ein im Literaturverzeichnis genanntes Werk angegeben. Diese Werke haben zum Teil eigene Urkundensammlungen (v. Steinen, Seibertz, Lacomblet, Binterim u. Mooren, Keller u. a.). Die andern stützen sich auf die genannten oder auf das Westfälische Urkundenbuch, die Annales Paderbornenses, die Heberegister des Klosters Werden (hyg. von K. Kößschke, Kheinische Urbare, 2. Bd.: Die Urbare der Abtei Werden a. d. Ruhr, Bd, 1, Bonn 1906, in: Publikationen der Gesellschaft für Kheinische Geschichtskunde, Bd. XX), auf Stangensol, Teschenmachers Annalen u. a. Die Quelle ist bei jeder einzelnen Zahl genau angegeben.

776 Ein Gotteshaus (domus ecclesiae) wird schon in diesem Jahre auf der Hohensphurg erwähnt (Dr. Schnettler in

"Beiträge zur Geschichte Dortmunds", Bd. XXXIX, S. 228); Jörgen Belthus aber schließt seinen Bericht über die Kirche zu Syburg mit den Worten: Geschein un gegeven Anno Chrifti 777 Jaer (v. Steinen, Beftf. Gefch., Bb. 1, S. 1591).

964 Erzbischof Bruno von Köln (Bruder König Ottos I.) schenkt 100 Bfd. Gold zum Bau des Münsters St. Patrocli in Soest. Desgl. erhält das Stift Güter in Erwitte und Recklinghaufen. (Chroniken der niederrhein.-westf. Städte,

3. Bb., S. XIV.)

1008 Bräfin Jmma, Gemahlin des Grafen Luidger und Schwester des späteren Bischofs Meinwerk von Paderborn gründet die Kirche zu Stiepel (Bochum). Die Stiftungsurkunde findet sich bei v. Steinen, Bd. 3, S. 1140. Jedoch hält Darpe (Bau- und Kunstdenkmäler, Kr. Hattingen, S. 68)

die Abschrift für fehlerhaft.

- 1016 Die Kirche zu Witten wird von Bischof Meinwerk dem zu Baderborn gegründeten Kloster Abdinghof geschenkt (Kampschulte, KSta., S. 58). F. W. U. Pott (Geschichte der Stadt Witten, S. 25) bestreitet mit guten Gründen die Richtigkeit dieser Datierung. Kampschulte stützt sich bei ihr auf die Vita Meinwerci. Aber einmal ist in diesem Werke nicht angegeben, welcher der verschiedenen Orte des Namens "Withem" hier gemeint ist; zum andern fehlt jeder Beweis dafür, daß Withem und Witten iden= tisch ist. Auch reichte der Herrschaftsbereich des Bischofs von Baderborn nicht nach Witten a. d. Ruhr. Es ist deshalb wohl richtiger, anstatt 1016 die Zahl 1214 ein= zusetzen. (Schneider, Die Ortschaften usm., S. 145: Adolfus Dekanus de Wittene 1214.)
- 1019 Nach einer Urkunde des Erzbischofs Heribert von Köln ist die Kirche zu "Hathnegen" — Hattingen — im Besitz der Abtei Deut. Die Schenkung muß wohl schon vor 1007 erfolgt sein. (Bau- und Kunftdenkmäler, Kr. Hattingen, G. 25.)
- 1019 Die Kirche zu Unna wird am 3. Mai d. J. dem Kloster in Deutz durch den hl. Heribert (Erzbischof von Röln) bestätigt. (Kampschulte, KSta., S. 83.)

- 1020 Die Kirche zu Castrop war der mensa capitularis des Collegiatstiftes zu Cleve inkorporiert. (Kampschulte, KSta., S. 90.)
- 1032 Piligrim, Erzbischof von Köln, schenkt der Abtei Deutz die Kirche zu Herringen (Kr. Unna). (Schneider, Die Ortschaften usw., S. 63.)
- 1032 Erzbischof Piligrim von Köln schenkt der Abtei Deutz die Kirche zu Derne (Dortmund). (Rothert, KGM. S. 80.) Kampschulte und Schneider haben 1147 als Jahr der ersten Erwähnung.
- 1032 In den Jahren 1022—1032 ist die Kirche zu Uentrop (Kr. Unna) von den edlen Frauen Reimod und Brederuna von Kappenberg gegründet worden. (Rothert, KGM., S. 110.)
- 1032 Die Kirche zu Herbede (Kr. Ennepe-Ruhr) gehört seit dem genannten Jahre dem Heribertstift zu Deutz. (Rothert, KGM. S. 45.)
- 1041 In der Urkunde, saut der Kaiser Heinrich III. dem Kloster Deutz elf Hoven zu "Cos-Buckheim" schenkt, wird zwar die Kirche nicht ausdrücklich genannt; daß sie aber bereits bestand, ist außer allem Zweisel. (Kampschulte, KSta., S. 57.) Erwähnt wird die Kirche 1243 (Schneider, Die Ortschaften usw., S. 19).
- 1072 Erzbischof Anno von Köln weist die Kirche zu "Luiodolfessceide" — Lüdenscheid — dem von ihm gegründeten Kloster Grafschaft zu. (Seibert, Urkunden, Bd. 1, Nr. 30.)
- 1072 Die Kirche zu "Hertscheido" Herscheid (Kr. Altena) wird dem Kloster Grafschaft zugewiesen. (Seibertz, Urkunden, Bd. 1, Nr. 30.)
- 1072 Die Kirche zu "Falebreht" Valbert (Kr. Altena) wird dem Kloster Grafschaft zugewiesen. (Seibert, Urkunden, Bd. 1, Nr. 30.)
- 1072 Die Kirche zu "Hademare" Hemer (Kr. Jerlohn) wird dem Kloster Grafschaft zugewiesen. (Seibert, Urkunden, Bd. 1, Nr. 30.)
- 1085 Die Kirche zu Schwelm (Kr. Ennepe-Ruhr) wird vom Erzbischof Sigewin von Köln dem Stifte Maria ad Gradus in Köln samt dem Zehnten zum Geschenke gemacht. (Binterim & Mooren, Bd. 1, S. 522.)

1101 Graf Erpo von Padberg schenkte dem von ihm gestisteten Aloster Boke die Kirche zu Werdohl (Kr. Altena). (Schneiber, Die Ortschaften usw., S. 139.) Dazu bemerkt P. D. Frommann: Die Klostergründung Boke kam nicht zusstande. Graf Erpo verlegt deshalb am 9. Juli 1104 diese Stiftung nach Flechtors. (Siehe auch: Dresbach in: Jahrb. f. Westf. Kirchengeschichte, Jahrg. 1937/38, S. 153.)

1127 Zwischen den Jahren 1127 und 1132 wird die Kirche zu Halver (Kr. Altena) erwähnt. (Schneider, Die Ortschaften

ufw., S. 56.)

1139 Der Münstersche Bischof Werner schenkte die Kirche zu Werne (Lippe) dem Kloster Kappenberg. (Schneider, Die Ortschaften usw., S. 140.)

1147 Die Kirche zu "Birtine" — Brechten — (Dortmund) wird dem Kloster Deutz als Besitz bestätigt. (Kampschulte,

RSta., S. 75.)

1147 Die Kirche zu "Boinen" — Bönen — (Kr. Unna) wird vom Papst Eugen III. dem St. Heribertstift zu Köln bestätigt. (Kampschulte, KSta., S. 78.)

1147 Papst Eugen III. bestätigt der Abtei Deutz den Besitz der Kirche zu Kierspe (Kr. Lüdenscheid). (Schneider, Die Ort-

schaften usw., S. 76.)

1147 Papst Eugen III. bestätigt dem Heribertstift zu Köln den Besitz der Kirche zu Aplerbeck (Dortmund). (Kampschulte, KSta., S. 88.)

1147 Papst Eugen III. bestätigt der Abtei Deut den Besitz der Kirche zu Wattenscheid. (Kampschulte, KSta., S. 55.)

1147 Papst Eugen III. bestätigt der Abtei Deutz den Besitz der Kirche zu Wattenscheid. (Kampschulte, KSta., S. 55.) schaften usw., S. 141.)

1147 Papst Eugen III. bestätigt der Abtei Deutz den Besitz der Kirche zu Niederwenigern (Kr. Ennepe-Ruhr). (Joh. Baeste

in: Hattinger Jahrbuch, Jahrg. 1922, S. 147 ff.)

1161 bestätigte Papst Victor IV. der Abtei Deutz den Besitz der Rirche zu Sprockhövel (Kr. Ennepe-Ruhr). (Kampschulte, KSta., S. 64.)

1164 Die Kirche zu Ostönnen (Kr. Soest) wird erwähnt.

(Rothert, KGM., S. 122.)

- 1169 Die Kirche zu Berchum (Kr. Jserlohn) wird erwähnt. (Schneider, Die Ortschaften usw., S. 15.)
- 1172 Das älteste Dokument der Kirche zu Harpen (Bochum) ist eine nahezu unleserliche Urkunde, die aber noch deutlich die Zahl 1172 zeigt. (J. H. Born in: Wittener Jahrbücher, Jahrg. 12 [1897/98], S. 101.)
- 1174 Erzbischof Philipp I. von Köln schlichtet einen Streit zwischen der kölnischen Kirche und dem Kapitel St. Patrocli in Soest über das Eigentum der sog. "Alden Kerke" (Kirche St. Petri) in Soest. (Seibert, Urkunden, Bd. 1, Nr. 64.) Das Original der Urkunde besindet sich im Soester Stadtarchiv.
- 1189 Die Kirche zu Kurl (Dortmund) wird als im decanatu Trem. gelegen genannt. (Rothert, KGM., S. 81.) (Urkunde fiehe bei Methler.)
- 1189 Die Kirche zu Methler (Kr. Unna) gilt als die älteste zwischen Dortmund und Soest. Sie erscheint urkundlich zuerst 1189 als im Dekanat Dortmund gelegen. (Rothert, KGM., S. 81.) (Urkunde in: Beisenherz, Das ehemalige Kirchspiel Kurl, S. 132.)
- 1198 Die Nicolaikirche zu Dortmund wird durch den Priester Ludovicus und seine Nichte Adelheid mit Silse der Patrizier Bersword und Sudermann als Pfarrkirche von Stein aufgeführt. (Rothert, RGM., S. 74.) Rübel (Geschichte der Grafschaft und freien Reichsstadt Dortmund) schenkt dieser Nachricht keinen Glauben. Es werden also wohl die von Schneider (Die Ortschaften usw. S. 35) gebrachten Jahreszahlen 1238 u. 1274 in Frage kommen.
- 1203 "Pastor Rathardus" wird an der St. Georgskirche in Soest genannt. (Schneider, Die Ortschaften usw., S. 121.) Die Kirche wurde 1822 abgebrochen.
- 1203 Paftor Johannes an St. Thomae in Soest (Rothert, Zur Kirchengeschichte der "ehrenreichen" Stadt Soest, S. 192).
- 1204 Der Propst des Kunibertististes in Köln setzt den Pastor in Dinker (Kr. Soest) ein. (Schneider, Die Ortschaften usw., S. 33.)
- 1205 "Radolfus de sancto paulo plebanus" Paulikirche in Soest. (Schneider, Die Ortschaften usw., S. 121.)

- 1209 "Thomas plebanus veteris ecclesiae" Petrikirche zu Soest. (Schneider, Die Ortschaften usw., S. 121.)
- 1210 Frömern (Kr. Unna) wird als "parochia vroneberne" erswähnt. (Schneider, Die Ortschaften usw., S. 47.)
- 1213 "parochia swirte" Schwerte (Kr. Jserlohn) wird erswähnt. (Schneider, Die Ortschaften usw., S. 118.)
- 1214 "Rabodus de Plettenbraht plebanus" (Bolks- oder Leutepriester) wird erwähnt. Gemeint ist Plettenberg (Kr. Altena). (Schneider, Die Ortschaften usw., S. 106.) Dazu bemerkt P. D. Frommann, daß Pastor Rabodo (nach Westf. Urkundenbuch, Bd. VII, Urk. Kr. 104 u. 520) schon 1212 in Plettenberg amtiert habe.
- 1214 "Henricus de Hennene plebanus" in Hennen (Kr. Jserlohn). (Schneider, Die Ortschaften usw., S. 61.)
- 1214 "Wernerus de Menhardeshagen plebanus". Meinerzhagen (Kr. Altena). (Schneider, Die Ortschaften usw., S. 90.)
- 1214 Henricus Dekanus in Jerlohn. (Schneider, Die Ortschaften usw., S. 73.)
- 1214 Plebanus Godefridus in Menden. (Schneider, Die Ortsichaften usw., S. 91.)
- 1216 Der Pfarrer von Kurl beansprucht das Patronatsrecht über die Kirche zu Asseln (Dortmund). (Kampschulte, KSta., S. 85.)
- 1216 Durch eine Schenkung des Edelherrn Jonathan von Arden kam die Kirche zu Mengede (Dortmund) an das Kloster Scheda. (Pfr. Stenger führt auch [in der Festschrift: Taussend Jahre Mengede] die Jahl 1201 an. Teschenmachers Annalen bringen 1216. Die Schenkung erhält 1222 die päpstliche Bestätigung. Diese ist abgedruckt im Jahrb. s. Wests. Kirchengeschichte, 7. Jahrg., S. 269 unter der irressührenden Ueberschrift: Stiftungsurkunde der Pfarrkirche zu Mengede durch Bulle des Papstes Honorius 1222.)
- 1216 Lambertus sacerdos de Hilbeke. Hilbeke (Kr. Unna). (Schneider, Die Ortschaften usw., S. 65.)
- 1221 "Adolfus plebanus sancte Maria Alte." Die Kirche Maria zur Höhe oder die Hohnekirche in Soest. (Schneider, Die Ortschaften usw., S. 121.)

- 1222 Der Erzbischof von Köln tauscht von der Gräfin Mathilde von Altena die Kirche zu Bigge gegen die Kirche zu Elsen (Kr. Jserlohn) ein. (Schneider, Die Ortschaften usw., S. 41.)
- 1227 Parochia de Vorda Boerde (Kr. Ennepe-Ruhr). (Schneister, Die Ortschaften usw., S. 134.)
- 1229 "Gerardus sancte Maria in palude plebanus." Es ist die Kirche Maria zur Wiese in Soest gemeint. Der Grundstein zu dem jetzt stehenden Gebäude ist 1314, nach anderer Lesart 1331 oder 1343, gelegt. (Seibert, Urkundenbuch, Bd. I, Rr. 184, S. 236.)
- 1232 Der Marienkirche zu Dortmund werden zur Gründung der neuen Parochie 150 Häuser, die bisher zur Pfarre St. Reinoldi gehört hatten, zugewiesen (s. Rothert, KGM. S. 73). Rübel (Gesch. der Grafschaft und freien Reichsstadt Dortmund, S. 251) hält diese erst aus dem Jahre 1790 stammende Angabe aus mancherlei Gründen für wenig glaubhaft. Schneider (Die Ortschaften usw.) gibt für die erste urkundliche Erwähnung 1267 an.
- 1236 "Plebanus Fridericus" in Volmarstein (Kr. Ennepe-Ruhr). (Schneider "Die Ortschaften usw., S. 134.)
- 1238 "Pastor Udo" in Herne. (Schneider, Die Ortschaften usw., S. 63.)
- 1238 "Magister Joh. Sacerdos ecclesiae beati reynoldi." Die Reisnoldikirche in Dortmund. (Schneider, Die Ortschaften usw., S. 35.) Hiermit stimmt überein, was Rübel a. a. D. sagt, nämlich, daß die Kirchspiele von Marien und Nicolai unter Erzbischof Heinrich I. von Köln (1225—1238) von der Reinoldikirche abgetrennt worden seien. Das wurde in einem Prozeß von 1287 sestgestellt.
- 1239 wird ein Priester Johann zu Wickede (Dortmund) erwähnt (s. Rothert, KGM. S. 100).
- 1241 übertrug der Soester Bogt Walter dem Kloster Lippramsdorf (Kr. Coesseld) das Patronat über die Kirche zu Welver (Kr. Soest). (Schneider, Die Ortschaften usw., S. 138.)
- 1245 Engelbertus plebanus in Kamen (Kr. Unna). (Schneider, Die Ortschaften usw., S. 74.)

- 1245 Godeschalk sacerdos in Dellwig (Kr. Unna). (Schneiber, Die Ortschaften usw., S. 32.)
- 1246 wird die Kirche zu Wengern (Kr. Ennepe-Ruhr) renoviert. (von Steinen, Bd. 3, S. 1463.)
- 1251 Mark, Kr. Unna. Ein "plebanus pastor Arnoldus" der "ecclesia de marcha" wird genannt. (Schneider, Die Ortschaften usw., S. 89. An gleicher Stelle wird auch Volmarus sacerdos 1226 erwähnt.)
- 1253 plebanus curadus in Letmathe (Kr. Jerlohn). (Schneider, Die Ortschaften usw., S. 82.)
- 1256 Joh. plebanus in Brackel (Dortmund). (Schneider, Die Ortschaften usw., S. 23.)
- 1261 Hermann plebanus in Borgeln, Kr. Soest. (Schneider, Die Ortschaften usw., S. 22.)
- 1263 verkauft Konrad III. v. Küdenberg dem Kloster Paradiese das Patronatsrecht über die Kirche von Schwese (Kr. Soest). (Schneider, Die Ortschaften usw., S. 118.)
- 1264 wird die Burgkapelle von Hohenlimburg erwähnt. (Schneisder, Die Ortschaften usw., S. 67.)
- 1269 wird in Flierich, Kr. Unna, ein plebanus erwähnt. (Schneister, Die Ortschaften usw., S. 46.)
- 1272 wird die Kapelle St. Mariae und ein Priester dieser Kapelle in Huckarde (Dortmund) erwähnt. (Schneider, Die Ortschaften usw., S. 71.)
- 1273 Joh. plebanus in Dahl (Kr. Ennepe-Ruhr). (Schneider, Die Ortschaften usw., S. 30.)
- 1273 "Vrowinus plebanus de Wetter." Wetter (Kr. Ennepe-Ruhr). (Schneider, Die Ortschaften usw., S. 142.)
- 1279 "Hermannus plebanus de Lon." Lohne (Kr. Soest). (Schneider, Die Ortschaften usw., S. 85.) Rothert (KGM., S. 124) sagt, die Kirche zu Lohne sei erst 1313 erstmalig bezeugt.
- 1279 Plebanus Heydenricus in Lünen. (Schneider, Die Ortsichaften usw., S. 87.)
- 1280 wird ein plebanus in Blankenstein (Kr. Ennepe-Ruhr) erwähnt. Eine Burgkapelle wird mit Gründung der Burg 1226 erbaut. (Rothert, KGM., S. 49.)

- 1280 wird der Pfarrer in Neuengeseke (Kr. Soest) erwähnt. (Schneider, Die Ortschaften usw., S. 93.)
- 1281 "Theodoricus plebanus de Welinchoven." Wellinghofen (Dortmund). (Schneider, Die Ortschaften usw., S. 138.)
- 1283 wird die Kirche zu Meiningsen (Kr. Soest) erwähnt. (Rothert, KGM., S. 123.)
- 1285 war Wicholdus pleban in Hagen. (Rothert, KGM., S. 54.)
- 1285 wird ein plebanus in rinheren erwähnt, Rhynern (Kr. Unna). (Schneider, Die Ortschaften usw., S. 111.)
- 1287 Es wird Nicolaus, Rektor der Kirche zu Ergste (Kr. Jser-lohn) erwähnt. (Schneider, Die Ortschaften usw., S. 43.)
- 1288 Der Pfarrer zu Lütgendortmund wird erwähnt. (Dortmunder Urkundenbuch von Rübel, Bd. I, Nr. 209.)
- 1290 Parochia Bosenhagen Bausenhagen (Kr. Unna) wird erwähnt. (Schneider, Die Ortschaften usw., 12.)
- 1291 Die Kirche zu "Lunheren" Lünern (Kr. Unna) wird urkundlich genannt. (Kampschulte, KSta., S. 83.)
- 1298 Gottfried wird als Rektor der Kirche zu Gelsenkirchen genannt. (Schneider, Die Ortschaften usw., S. 49.) Rothert (KGM., S. 48) gibt an, daß die Kirche zu G. um das Jahr 1000 als Filial von Essen gegründet sei.
- 1299 Ludwig von Arnsberg überträgt das Patronat der Kirche zu Hemmerde (Kr. Unna) dem Grafen Eberhard von der Mark. (Rothert, KGM., S. 93.)
- 1300 Das Kirchspiel Heeren (Kr. Unna) wird erwähnt. (Schneister, Die Ortschaften usw., S. 59.)
- 1302 "Hermanus plebanus in ekelinchoven" Eichlinghofen (Dortmund). (Seibert, Urkunden, Bd. II, Nr. 500.)
- 1310 Laer hatte eine Kapelle in "Ummekirchen" Uemmingen (Bochum). (Bau= und Kunstdenkmäler, Kr. Bochum= Land, S. 36.)
- 1310 Die Kirche zu Ende (Kr. Ennepe-Ruhr) wird erwähnt. (M. Frisch, Die Grafschaft Mark, S. 60.) Die Quellensangabe sehlt. Wahrscheinlich ist die Zeit der letzten Ueberarbeitung des lib. val., in der Ende erwähnt ist, zugrunde gelegt.

- 1313 Breckerfeld (Kr. Ennepe-Ruhr) war eine selbständige und gut dotierte Pfarrei. (Kampschulte, KSta., S. 214.)
- 1313 Die Kapelle zu Sassendorf (Kr. Soest) wird erwähnt. (Rothert, KGM., S. 124.)
- 1316 Erzbischof Heinrich von Köln gibt die Erlaubnis zum Bau der Petrikirche zu Dortmund. (Rothert, KGM., S. 74.) Der Bau beginnt im Jahre 1322. (Rübel, Geschichte Dortsmunds, S. 271.)
- 1318 erscheint in Altena ein plebanus Johannes. (J. Lappe in "Beiträge zur Geschichte Dortmunds", Bb. XXXVII, S. 246. Eine Quelle ist nicht angegeben.)
- 1321 bestand in "Eiclo" eine Kapelle mit einem Rektor; Eickel (Wanne-Eickel). (Bau- und Kunstdenkmäler, Krs. Gelsenkirchen-Land, S. 11.)
- 1326 Die Kirche zu Rüdinghausen (Witten) ist in diesem Jahre durch den Kitter Gerd von Witten gestistet. (Kothert, KGM., S. 109.)
- 1338 Parochie Deilinghofen. (Kampschulte, KSta., S. 205.)
- 1341 Graf Konrad von Dortmund vermehrt die Dotation der Kirche zu Kirchhörde (Dortmund). (Kampschulte, KSta., S. 89.)
- 1366 wird die Kirche zu Neuenrade (Kr. Lüdenscheid) gegrünsdet. (Rothert, KGM., S. 65.)

  Dazu bemerkt P. D. Frommann: In Neuenrade wurde nur eine Kapelle gegründet, keine Kirche. Erst seit 1632 ist Neuenrade unabhängig von der Muttergemeinde Wersdohl; der Pfarrer zu Werdohl las Mittwochs und Freitags selbst die Messe in Neuenrade und beerdigte dort die Leischen. In Neuenrade war nur ein Bikar.
- 1391 wird die Kirche zu Ohle (Kr. Altena) zuerst als solche urkundlich erwähnt. (Angabe von P. D. Frommann.) Als Kapelle wird sie schon 1313 genannt. (Kampschulte, KSta., S. 204.)
- 1397 "Kerspel Pylkem" wird genannt; Pelkum (Kr. Unna). (Nikolaus Kindlinger, "Die Geschichte der Herrschaft und des Geschlechtes Volmestein", Bd. 2, S. 417.)

# B. Alphabetisches Verzeichnis.

|               | s. diphabetifajes ~ | recoerajitis.                           |
|---------------|---------------------|-----------------------------------------|
| Name:         | Jahr der            | Patron:                                 |
|               | 1. Erwähnung:       |                                         |
| Altena        | 1318                | Matthäus                                |
| Uplerbeck     | 1147                | Ewalde, die beiden                      |
| Affeln        | 1216                | Bartholomäus oder                       |
|               |                     | Johannes d. T.                          |
| Bausenhagen   | 1290                | Ugnes                                   |
| Berchum       | 1169                | Nikolaus                                |
| Blankenstein  | 1280                | Johannes d. T.                          |
| Bochum        | 1041                | Peter und Paul                          |
| Boele         | _                   | _ * * * * * * * * * * * * * * * * * * * |
| Boenen        | 1147                | Agathe                                  |
| Borgeln       | 1261                |                                         |
| Brackel       | 1256                | Clemens                                 |
| Breckerfeld   | 1317                | Jakobus                                 |
| Brechten -    | 1147                |                                         |
| Castrop       | 1020                | Lambertus                               |
| Dahl          | 1273                | Matthäus                                |
| Deilinghofen  | 1338                |                                         |
| Dellwig       | 1245                | Laurentius                              |
| Derne         | 1032                | Dionyfius                               |
| Dinker        | 1204                | Othmar                                  |
| Dortmund      | 1198                | Nikolaus                                |
| ,,            | 1232                | Maria                                   |
| ,,            | 1238                | Reinoldus                               |
| ,,            | 1316                | Betrus                                  |
| Eichlinghofen | 1302                |                                         |
| Eichel        | 1321                | Johannes d. T.                          |
| Elsen         | 1222                | Fabianus u. Sebastia=                   |
| Ende          | 1310                | - [nus                                  |
| Ergste        | 1287                |                                         |
| Flierich      | 1269                | Ludgerus                                |
| Frömern       | 1210                | Johannes d. T.                          |
| Gelsenkirchen | 1298                | Georg oder Augustinus                   |
| Gummersbach   | 1109                | Severinus                               |
| Sagen         | 1285                | Urban und Georg                         |
| Halver        | 1127—31             | Nikolaus                                |
|               |                     |                                         |

| Name:          | Jahr der      | Patron:            |
|----------------|---------------|--------------------|
|                | 1. Erwähnung: |                    |
| Harpen         | 1172          | Vincentius         |
| Hattingen      | 1019          | Georg              |
| Heeren         | 1300          | <b>—</b> .         |
| Hemer          | 1072          | Vitus              |
| Hemmerde       | 1299          | Bartholomäus       |
| Hennen         | 1214          |                    |
| Serbede        | 1032          | Vitus              |
| Herne          | 1238          | Dionnsius          |
| Herringen      | 1032          | Bictor             |
| Herscheid      | 1072          | Cyriakus           |
| Hilbech        | 1216          | Jda                |
| Suckarde       | 1272          | Urbanus            |
| Hülscheid      | por 1310      |                    |
| Iferlohn       | 1214          | Cosmas oder Pan=   |
| Ramen          | 1245          | Severinus [kratius |
| Rierspe        | 1147          | Margarethe         |
| Rirchhörde     | 1341          | Patroklus          |
| Rurl           | 1189          | Johannes d. T.     |
| Letmathe       | 1253          | Rilian             |
| Lieberhausen   | por 1310      | Pantaleon          |
| Lohne          | 1279          | Medardus           |
| Lüdenscheid    | 1072          | Gregorius          |
| Lünen          | 1279          |                    |
| Lünern         | 1291          | Liborius           |
| Lütgendortmund | 1288          | Nikolaus           |
| Mark           | 1251          | Pankratius         |
| Meiningsen     | 1283          | Maria              |
| Meinerzhagen   | 1214          | Matthias           |
| Menden         | 1214          | Bincentius         |
| Mengede        | 1216          | Remigius           |
| Methler        | 1189          | Margarethe         |
| Müllenbach     | nach 1310     | Pankratius         |
| Neuengeseke    | 1280          | Johannes d. T.     |
| Neuenrade      | 1366          |                    |
| Niederwenigern | 1147          | Mauritius          |
| Ohle           | 1391          | Mauritius          |
| ~,             |               | 99                 |

| Name:        | Jahr der<br>1. Erwähnung: | Batron:             |
|--------------|---------------------------|---------------------|
| Opherdicke   |                           | Stephanus           |
| Ostönnen     | 1164                      | Andreas             |
| Pelkum       | 1397                      |                     |
| Plettenberg  | 1214                      | Lambertus           |
| Rönfahl      |                           | Servatius           |
| Rhynern      | 1285                      | Regina              |
| Rüdinghausen | 1326                      |                     |
| Ründeroth    | por 1310                  | Jacobus             |
| Saffendorf   | 1313                      | Antonius (?)        |
| Schwefe      | 1263                      | Severinus           |
| Schwelm      | 1085                      | Maria               |
| Schwerte     | 1213                      | Viktor u. Gereon    |
| Goest        | 964                       | Patroklus           |
| ,,           | 1174                      | Petrus              |
| ,,           | 1203                      | Thomas              |
| ,,           | 1200                      | Georg               |
| ,,           | 1204                      | Paulus              |
| ,,           | 1221                      | Maria zur Höhe      |
| "            | 1229/1331                 | Maria zur Wiese     |
| Sprockhövel  | 1161                      | Januarius           |
| Stiepel      | 1008                      | Cornelius, Cyprian  |
| Syburg       | 777                       | Petrus              |
| Unna         | 1019                      | Clemens             |
| Uemmingen    | 1310                      | Maria               |
| Uentrop      | 1032                      |                     |
| Valbert      | 1074                      | Nikolaus            |
| Voerde       | 1227                      | Johannes d. T.      |
|              |                           | im Siegel           |
| Volmarstein  | 1236                      | Johannes d. T.      |
| Wattenscheid | 1147                      | Gertrud             |
| Wellinghofen | 1281                      | Brandanus           |
| Welver       | 1241 evgl.1)              | Albanus u. Chriacus |
|              | 1697 kath.                | Bernhardus          |
|              |                           |                     |

<sup>1)</sup> Die jezige evang. Kirche zu Welver stammt aus dem Jahre 1241 (erste Erwähnung), während sich das Kloster 1697 eine eigene Kirche, die jezige kath., baute. (Siehe die Anmerkung auf S. 343.)

| Name:         | Jahr der<br>1. Erwähnung: | Batron:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|---------------|---------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Wengern       | 1246                      | Liborius                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| Werdohl       | 1101                      | Rilian                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| Werne (Lippe) | 1139                      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| Weslarn       |                           | Urbanus                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| Westhofen     | 1147                      | Aegidius                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| Wetter        | 1273                      | Ratharina                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| Wiblingwerde  | por 1310                  | The second secon |
| Wiedenest     | 1154                      | Severinus                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| Witten        | 1016/1214                 | Johannes d. T.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|               |                           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |

# III. Klöfter und Stifter.

| Das Jahr<br>der<br>Gründung: | der Auf=                   | Ortschaft<br>Gründer:                                                        | Ordenszugehörigkeit<br>und Patron:                                                       |
|------------------------------|----------------------------|------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------|
| 793<br>799                   | siehe Anmer<br>siehe Anmer |                                                                              |                                                                                          |
| 810—819                      | δ                          | Serdecke, Kr. Hagen,<br>Diöz. Köln, jeht Pa=<br>erborn, angebl.<br>Frederuna | Benediktinerinnen, seit<br>15. Jahrh. freiweltl.<br>adl. Damenstift, Maria,<br>Frederuna |
| 852                          | siehe Anmer                | ckung 3)                                                                     |                                                                                          |

<sup>1)</sup> Im Jahre 793 begann der hl. Ludgerus schon an die Gründung des Klosters Werden zu denken. Noch immer war das Sachsenland wechselnden Stürmen ausgesetzt; gerade deshalb wählte er fränkischen Boden, aber in nächster Nähe Westfalens. Die Erbauung dieses Klosters, welches zu Ehren . . . , fand aber erst nach dem Jahre 800 statt. (Kampschulte, Die westf. Kirchenpatrozinien, S. 94.)

<sup>2)</sup> Auf fränkischem Boden in der Erzdiözese Köln werden gegründet das Kloster Werden an der Ruhr für Benediktiner 799 und das Damenstift Essen im Jahre 858 (Dresbach, Pragm. Kirchengesch., S. 86). — Das Benediktinerkloster Werden ist 799 durch Ludgerus, einen der westfälischen Apostel des Christentums, gegründet. (Rothert, KGM., S. 151.)

<sup>3)</sup> Das berühmte Stift Essen ist durch Altfrit, Bischof von Hildesheim aus altem westfälischen Geschlecht, 852 gegründet und war wohl von Ansang an nicht Kloster, sondern Stift. (Rothert, KGM., S. 148.)

| Das Jahr<br>der<br>Gründung: | Das Jahr<br>der Auf=<br>hebung: | Ortschaft<br>Gründer:                | Ordenszugehörigkeit<br>und Patron:                                                                                  |
|------------------------------|---------------------------------|--------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 873                          | siehe Anm                       | erkung 4)                            |                                                                                                                     |
| 874                          | fiehe Anm                       | erkung 5)                            |                                                                                                                     |
| um 964                       | 1811/12                         | Goeft                                | Rollegiatstift zum hei=                                                                                             |
|                              |                                 | Erzbischof Bruno,<br>Bruder Ottos I. | ligen Patroklus                                                                                                     |
| 1147                         | 1809                            | Scheda (Diöz. Pader=                 | Prämonstratenser                                                                                                    |
|                              |                                 | born), früher Köln                   | St. Maria et St. Pe=<br>trus                                                                                        |
| um 1163                      | 1812                            | Soest                                | Augustinerinnen<br>St. Walburgis. Seit der<br>Ref. konf. gemischt.<br>Das Stift wurde spä-<br>ter erneuert.         |
|                              |                                 | Lippstadt                            | Augustinerinnen; seit etwa 1550 freiwestl. Damenstift; sollte 1810 und 1812 aufgehoben werden, blieb aber bestehen. |
|                              |                                 |                                      |                                                                                                                     |

<sup>4) &</sup>quot;Die Einweihung der Rathedralkirche zu Röln, und die Bestäti= gung des Stifts zu Essen können keineswegs aus dem Jahre 873 und von dem 27. Septembris, der ein Sonntag war, verrücket werden. Bor diesem bestimmten Jahrlaufe kann ein solches nicht geschehen sein; maßen der Erzbischof Willibert noch erst nach dem Tode des Guntharius am 8. Tage Julius in diefem Jahre vom Papfte Johann VIII. die Bestätigung und das Ballium erhalten hat. Auch nicht nach dieser Jahres= zeit; weil im nächstfolgenden Jahre 874 am 15. Tage des Augusts Alt= frit Bischof zu Hildesheim in die Unsterblichkeit abgegangen ist. Sieh das Leben der seligen Hathumoda. Zudem war der 27. Tag Septembris in bemeldetem Jahr 873 ein Sonntag, auf welchen die Rirchenweihungen in damaligen Zeiten zu geschehen pflegten. Alles dies vermag die Urkunde nicht wankelhaft zu machen, welche Hontheim Parte I. Tom. Podrom, pag. 82 anführet und welche auf der Kölnischen Kirchweihung im Jahre 874 gegeben sein soll. Man will diese Urkunde dahie nicht weiter untersuchen, genug ift es, daß Altfrit Bischof zu Hildesheim gegenwärtig gewesen und dieser im Jahre 874 den 15. August verschieden ift, wie gleichermaßen die Annales Beingart. beim Mabilonius Tom. IV Analect, pag. 368 bestätigen. Sierüber sieh ferner Ackard, Schaten, B. Moerckens." (Rleinforgen, RW., Bb. I, S. 338.)

5) "... und die spätere, ursprünglich echt westfälische Abtei Essen, welche am Festtage dieser Heiligen (Cosmas u. Damian) des Jahres 874 durch den Bischof Altsrid von Hildesheim als Stifter seierlichst eingeweiht wurde, hat sie als ihre ersten Patronen allezeit sehr veneritt." (Kampschulte, Die westf. Kirchenpatrozinien, S. 48.)

| Das Jahr<br>der<br>Gründung: | Das Jahr<br>der Auf=<br>hebung: | Ortschaft<br>Gründer:                                                             | Ordenszugehörigkeit<br>und Patron:                                                                            |
|------------------------------|---------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 1193                         | 1803                            | Dortmund<br>Kaiser Heinrich VI.                                                   | Brämonstraten=<br>serinnen<br>Ratharina, Joh.d. Täu=<br>ser, Beata Maria                                      |
| um 1230                      | 1811                            | Fröndenberg (Unna)<br>Graf Otto v. Altena                                         | Zisterzienserinnen;<br>St. Maria u. St. Maus<br>ritius                                                        |
| nach 1230                    | 1812                            | Gevelsberg                                                                        | Zisterzienserinnen;<br>St. Maria, St. Laurenstius. Seit etwa 1577<br>freiweltl. Damenstift<br>für 3 Conf.     |
| 1231                         | 1814                            | Soest                                                                             | Dominikaner (Kirchen=<br>patron hl. Kreuz)                                                                    |
| 1233/59                      | 1814                            | Soest (Termineien in<br>Arnsberg, Attendorn,<br>Hamm, Lippstadt,<br>Küthen, Werl) | Minoriten; St. Maria<br>Joh. d. Täufer,<br>Joh. Evg.                                                          |
| 1238                         | 1809                            | *) Welver, Ar. Soeft.<br>Gegr. v. Lippramsdorf<br>(Ar. Coesfeld) aus.             | St. Maria, St. Albanus<br>St. Chriakus, Patrone<br>der Pfarrkirche, die bis<br>1697 auch Klosterkirche<br>war |
| vor 1244                     | 1805                            | Dortmund<br>Graues Kloster                                                        | Petrus und Paulus<br>Minoriten                                                                                |
| 1252                         | 1809                            | Paradiese (monaster.<br>paradieso) Kr. Soest                                      | Dominikanerinnen<br>St. Michael                                                                               |
| 1310                         | 1816                            | Dortmund                                                                          | Dominikaner<br>Johannes der Täufer                                                                            |
| 1328                         |                                 | Oftönnen, Kr. Soeft                                                               | Eine Klause wird in<br>dem angegebenen<br>Jahre erwähnt                                                       |
| 1340                         | 1812                            | Hörde (Dortmund)<br>Kloster Clarenberg<br>(früher Köln, jetzt<br>Paderborn)       | zuerst Clarissenkloster<br>(Franziskanerinnen),<br>ab 1583 abeliges<br>Damenstift                             |

<sup>\*)</sup> Dr. Schwart gibt an: Welver ist 1240 von Ramesdorf aus gegründet worden. Als sich das Kloster 1697 eine eigene Kirche baute, wurde St. Bernhard deren Patron.

(3

Das Jahr Das Jahr

| der<br>Fründung: | der Auf=<br>hebung: | Ortschaft<br>Gründer:          | Ordenszugehörigkeit<br>und Patron:                                                                             |
|------------------|---------------------|--------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 1351             |                     | Unna                           | Augustinereremiten ers<br>halten v. Papst Cles<br>mens VI. die Erlaubs<br>nis zur Erbauung eis<br>nes Konvents |
| 1446             | _                   | Jferlohn                       | Im angegebenen Jahr<br>wird hier eine Alause<br>vor der Westerpsorte<br>erwähnt                                |
| 1459             | 1809                | Unna                           | St. Barbarakloster,<br>Süsternhaus seit<br>17. Jhdt. Ratharinen=<br>kloster; Augustiner=                       |
| 1470             | 1818                | Kamen (Kr. Unna)               | kanonissen<br>Marienau, Marienowe,<br>Maria nova; Tertiarie=<br>rinnen des hl. Fran=                           |
| 1478             | 1817                | Rhynern (Kr. Unna)             | giskus; St. Maria<br>Marienhof, curia<br>sancta Mariae, Tertia=<br>rierinnen des hl. Fran=                     |
| 1564             | 1630                | Deilinghofen<br>(Kr. Jferlohn) | Aiskus, St. Helena<br>Ronnenkloster; die letz=<br>ten Ronner starben<br>1630 an d.c. Pest                      |

Lippstadt betreffend macht Senator Dr. Schwarz noch folgende Ansgaben: Um 1168 wurde bei Gründung der Stadt Lippst dt das in der Rähe (wohl) schon bestehende Augustinernonnenkloster in die Stadt verlegt.

Um 1250 bestehen in Lippstadt die vier Pfarreien: St. Marien, Stifts, St. Nicolai, St. Jacobi.

1281 Stiftung des Augustiner-Mönchsklosters in Lippstadt.

1435 Stiftung des Schwesternhauses zu St. Annen-Rosengarten in Lippstadt, das seit 1453 die Augustinerregel besaß und 1814 aufgelöst wurde.

Anmerkungen.

Die Beginenhäuser sind, da es sich bei ihnen streng genommen nicht um Klöster oder Stifte handelte, nicht aufgeführt.

Wenn von irgendeinem Kloster aus in einem benachbarten Orte eine sog. Terminei eingerichtet wurde — eine Stelle, wo die regelmäßig einzusammelnden milden Gaben abgeliesert wurden —, so ist das nicht immer besonders erwähnt.

# Erklärungen.

Augustiner, so genannt nach dem Kirchenvater Augustinus. Die Augussstinerinnen leiteten ihren Ursprung von Perpetua, der Schwester Augustins, ab.

Benediktiner, nach Benedikt von Nursia (529).

Dominikaner, von Dominikus Guzmann gestiftet (1215). Bom Papst wurde 1232 den Dominikanern die Inquisition übertragen.

Franziskaner (Minderbrüder, Minoriten), nach Franz von Afsisi (geb. 1182). Clara v. Assisi stiftete den Klarissinnenorden. Riederlassung 3. B. im Kloster Clarenberg b. Hörde.

Karthäuser, im Jahre 1086 in der Gebirgskluft Chartreuse bei Grenoble

gestiftet. (Strengste Askese, Schweigen; Trappisten.)

Prämonstratenser, so genannt nach dem Orte Prémontré (Praimon-

stratum), zwischen Reims und Laon.

Zisterzienser hatten ihren Namen von ihrem Stammkloster Citeaux bei Dijon (Frankreich), gestistet 1098. Nach dem Abte Bernhard v. Clairveaux wurden die Mönche auch Bernhardiner genannt.

Beginen sind Angehörige von Frauen- und Jungfrauenvereinen, deren Ursprung im Bistum Lüttich zu suchen ist (12. Jahrhundert).

Deutschherren, Orden, gegr. bei der Belagerung von Akkon 1190.

#### Literatur.

# A. Allgemeines. Gefamtdarftellungen.

Aschenberg, Joh. Wilh., Die zweihundertjährige Jubelfeier der märkischen bangelischen Synode. Hagen 1812. Gerlach.

Darpe, Franz, Die Anfänge der Reformation und der Streit um das Kirchenvermögen in den Gemeinden der Grafschaft Mark. Amtliche Berichte des 17. Jahrhunderts. (Westf. Zeitschrift, Bb. 50, S. 1—61,

Bd. 51, S. 1—89.)

Baedeker, F. G. H. J., Ueber die Einführung der Reformation in die evangelischen Gemeinden der Grafschaft Mark mit Einschluß von Limburg und Werden, kurze alphabetisch geordnete Uebersicht nebst einem Anhange betr. die Reformation in Essen, Dortmund, Soest und Lippstadt. Dortmund 1838. Chr. L. Krüger.

Baedeker-Heppe, Geschichte der evang. Gemeinden der Grafschaft Mark und der benachbarten Gemeinden von Dortmund, Soest, Lippstadt, Essen usw. Jerlohn 1870. Dazu: Nachtrag, Leipzig 1890. J. Bae-

beker.

Beiträge zur Geschichte Dortmunds und der Grafschaft Mark. Hage vom Historischen Berein für Dortmund und die Grafschaft Mark. Dortmund 1875 ff. (Zit.: Dortmunder Beiträge.)

Berg, J. P., Reformationsgeschichte der Länder Jülich, Cleve, Berg, Mark, Ravensberg und Lippe. Hergg. von Ludwig Troß. Hamm

- 1826. Schulzische Buchhandlung. (Mit Angaben über die ältere Literatur.)
- Binterim u. Mooren, Die alte und neue Erzdiözese Köln. 2 Bände. Neue Bearbeitung von Albert Mooren. Düsseldorf 1892. Schwann. (kath.)
- Blesken, A. H., Die Reformation in unserer engeren Heimat. Ihre Entstehung, ihr Leben und ihr Leiden. Hagen 1932. C. Hinnerwisch.
- Borheck, Aug. Chr., Geschichte der Länder Cleve, Mark, Jülich, Berg und Kavensberg nach Teschenmachers und andren nebst einer Geschichte der Stadt Duisburg a. Rhein. Duisburg 1800. Helwing.
- Dresbach, Ewald, Reformationsgeschichte der Grafschaft Mark. Zur Erinnerung an die dreihundertjährige Verbindung der Mark mit Preuzen. Gütersloh 1909. C. Bertelsmann. (Mit Angabe einschlägiger Literatur. Abkürzung: RGM.)
- Dresbach, Ewald, Pragmatische Kirchengeschichte der preußischen Provinzen Rheinland und Westfalen. Meinerzhagen 1931. Emil Groll. (Abkürzung: PR.)
- Ennen, Leonard, Geschichte der Reformation im Bereiche der alten Erzdiözese Röln. Köln u. Neuß 1849. L. Schwann. (kath.)
- Frisch, Margarethe, Die Grafschaft Mark. Münster 1937. Aschendorff. Giesers, Wilh. Engelbert, Die Einführung des Christentums in Westsfalen und den angrenzenden Landesteilen. Paderborn 1872. F. Schöningh.
- Goebel, M., Geschichte des christlichen Lebens in der niederrhein.-westf. Kirche. 3 Bände. Koblenz 1849—62.
- Hamelmann, Herm., Geschichtliche Werke, Bd. 2: Reformationsgeschichte von Westfalen. Münster 1913. Aschendorff.
- Heppe, H., Geschichte der evang. Kirche von Cleve, Mark und der Provinz Westfalen. Jerlohn 1867. J. Baedeker.
- Jacobson, H., Geschichte der Quellen des evang. Kirchenrechtes der Provinzen Westfalen und Rheinland. Mit Urkunden und Regesten. Königsberg 1844. J. H. Bonn.
- Jahrbuch des Bereins für evang. Kirchengeschichte der Grafschaft Mark (später für Westfalen), 1899 ff. (Zit.: Jahrbuch für Westf. Kirchengeschichte.)
- Jahrbuch des Vereins für Orts- und Heimatkunde in der Grafschaft Mark. Witten 1887 ff. (Zit.: Wittener Jahrbücher).
- Kampschulte, H., Die westfälischen Kirchenpatrozinien. Paderborn 1867. Ferd. Schöningh. (kath.)
- Kampschulte, H., Einführung des Protestantismus in Westfalen. Paderborn 1868. Ferd. Schöningh. (kath.)
- Rampschulte, H., Kirchlich-politische Statistik des vormals zur Erzdiözese Köln gehörigen Westfalens. Lippstadt 1869. P. Rempel. (kath.) (Abkürzung: KSta.)

- Keller, Ludwig, Die Gegenreformation in Westfalen und am Niederrhein. 3 Bände (Bd. 9, 33, 63 der Publikationen aus den preußischen Staatsarchiven). Leipzig 1881. 1887. 1895. S. Hirzel.
- Aleinforgen, Gerhard von, Kirchengeschichte von Westfalen und ans grenzenden Dertern. 3 Bände. Münster 1779/80. A. W. Aschendorff. (kath.) (Abkürzung: AB.)
- Knapp, J. F., Regentens und Volksgeschichte der Länder Cleve, Mark, Jülich, Berg und Ravensberg. 3 Bände (Bd. I, S. 1—49, Bd. II, S. 251—341). Krefeld 1836. Funcke.
- Knodt, Emil, Christliche Lebenszeugen aus und in Westfalen. Gütersloh 1898 ff. (Gerd Omeken, Sturmi, Ansgar, Liudger.) C. Bertelsmann.
- Lacomblet, Th. J., Urkundenbuch für die Geschichte des Niederrheins oder Erzstiftes Köln, der Fürstentümer Jülich, Berg, Geldern, Meurs, Cleve und Mark. 4 Bände. Düsseldorf 1840—1858.
- Lamprecht, K., Unsere Kirchenpatrozinien. (Hagener Heimatblätter, Beilage zur Hagener Zeitung, Jahrg. 1929, Kr. 6 u. 7.)
- Larfeld, W., Kirchengeschichte Rheinlands und Westfalens. Berlin 1919.
- Lehmann, Max, Preußen und die kath. Kirche. (Publikationen aus den Preußischen Staatsarchiven.) 9 Bände: 1, 10, 13, 18, 24, 53, 56, 76, 77. Die beiden letzten Bände von H. Granier. Leipzig 1878 ff. S. Hirzel.
- Lohoff, Kritische Untersuchung der Geschichte der beiden Ewalde, unter besonderer Berücksichtigung der Aplerbecker Tradition. (Dortmunder Beiträge, Jahrg. I, S. 106—126.)
- Ludorff, A., Die Bau- und Kunstdenkmäler von Westfalen. Münster 1894 ff. (Bis jetzt erschienen 45 Bände, geordnet nach politischen Kreisen.)
- Lüttgert, G., Evangelisches Kirchenrecht in Rheinland und Westfalen. (Mit Nachträgen.) Gütersloh 1913. C. Bertelsmann.
- Meister, Al., Die Grafschaft Mark. Festschrift zum Gedächtnis der 300jährigen Vereinigung mit Brandenburg-Preußen. Dortmund 1909. 2 Bände. Fr. Wilh. Ruhfus. In Bd. I: Rothert, H., Märkische Kirchengeschichte.
- Natorp, Gustav, Die Grafschaft Mark. Jerlohn 1859.
- Noelle, Wilh., Lutheraner und Reformierte in der Grafschaft Mark und deren Nebenquartieren bis zum Jahre 1666. (Münster 1931. Diss. phil.)
- Recklinghausen, J. A., Reformationsgeschichte der Länder Jülich, Cleve, Berg, Meurs, Mark, Westfalen. 3 Bände. Elberfeld und Solingen 1818—1837.
- Rothert, Hugo, Kirchengeschichte der Grafschaft Mark. Gütersloh 1913. E. Bertelsmann. (Auch im Jahrbuch für Westf. Kirchengeschichte, Jahrg. 13, 14, 15. 1911—13.) (Abkürzung: KGM.)

- Rothert, Hugo, Kirchengeschichte des westf. rhein. Industriebezirkes vom evangelischen Standpunkte. Dortmund 1926. Fr. Wilh. Ruhfus.
- Rothert, H. und zur Nieden, H. W., Festschrift zur 300jährigen Gebächtnis-Feier der ersten märkischen lutherischen Generalsungen 2. u. 3. Oktober 1612/1912 in Unna. Witten 1912. Westdeutscher Lutherverlag.
- Schmitz, Wilh., Die Kirchenordnung für die evang. Gemeinden der Provinz Bestfalen und der Rheinprovinz vom 5. März 1835. Berlin 1837. Ferd. Dümmler.
- Schmitz-Kallenberg, Ludw., Monasticon Westfaliae. Berzeichnis der im Gebiete der Provinz Westfalen bis zum Jahre 1815 gegründeten Stister, Klöster und sonstigen Ordensniederlassungen. Münster 1909. Franz Coppenrath.
- Schneider, Heinr., Die Ortschaften der Provinz Westfalen bis zum Jahre 1300 nach urkundlichen Zeugnissen und geschichtlichen Nach-richten. (Diss. phil. Münster 1936.) Franz Coppenrath.
- Schulte, Zur Geschichte des alten Dekanats Wattenscheid in der Grafschaft Mark. (Wittener Jahrbücher, Jahrg. 13, 1898/99, S. 132—136.)
- Seibert, Joh. Suibert, Landes- und Rechtsgeschichte des Herzogtums Westfalen nebst Urkundenbuch. (5 Bände und 3 Bände Urkunden.) Arnsberg 1845 ff. u. 1839—75. A. L. Ritter.
- Seibert, Joh. Suibert, Quellen zur westfälischen Geschichte. 2 Bände. Arnsberg 1857—69. H. F. Grote.
- Sellmann, Martin, Sonderrecht der Kirchenordnung für die evang. Gemeinden der Provinz Westfalen und die Rheinprovinz vom 5. März 1835 auf Grund der Kirchengesetze vom 6. Novbr. 1923. (Diss. jur. Schwelm 1928.) G. Meiners.
- Siekermann, Die Kirchengeschichte unserer Heimat. I. Die Einführung des Christentums. II. Die Einführung der Reformation in unserer Gegend. (Es handelt sich um die Gemeinden der alten Dekanate Wattenscheid und Lüdenscheid.) Ungedrucktes Manuskript. Etwa 1928.
- Steinen, Joh. Died. von, Westfälische Geschichte. Lemgo 1755 ff. 4 Bände. Meyersche Buchhandlung.
- Steinen, Joh. Died. von, Die Quellen der westfälischen Historie. Dort- mund 1741.
- Tobien, W., Denkwürdigkeiten aus der Vergangenheit Westfalens. I. Bd. Heft 1 u. 2; II. Bd. Heft 1. (Alles was erschienen.) 1. Heft: S. 193 ff. Die Grafschaft Wark. Elberseld 1869 und 1873.
- Barrentrapp, C., Hermann von Wied und sein Reformationsversuch in Köln. Leipzig 1878.
- Was die Liebe tut. Bilder aus der Innern Mission in Westfalen, hgg. vom Provinzial-Ausschuß für Innere Mission. Gütersloh 1912. C. Bertelsmann.

- Weddigen, P. Fl., Westfälisches Magazin zur Geographie, Historie und Statistik. Dessau, Bückeburg, Bielefeld 1874 ff.
- Wefelscheid, Heinr., Ruhrländische Grabsteine aus 4 Jahrhunderten. Essen 1929. Druck von W. Girardet.
- Westfälische Lebensbilder, hgg. von A. Bömer u. D. Leunenschloß (von Bd. 5 D. Leunenschloß u. J. Bauermann). Münster 1930 ff. Aschensorff. (Bis jetzt erschienen 5 Bände.)
- Wigand, Paul, Archiv für Geschichte und Altertumskunde Westfalens. Hamm und Lemgo, 1826 ff.
- Wolters, Albr., Konrad von Heresbach und der klevische Hof zu seiner Zeit. Elberfeld 1867.
- Wülfrath, Karl, Bibliotheca Marchica. Die Literatur der westfälischen Wark. Teil I: Bon den Frühdrucken bis 1666. Münster 1936. Aschensdorff.
- Zeitschrift für Westfälische Geschichte und Altertumskunde, hgg. vom Berein für Westfälische Geschichte und Altertumskunde. 1838 ff. (Zit.: Westfälische Zeitschrift.) Besonders wichtig sind Bd. 50 u. 51.
- Zeitschrift des Bergischen Geschichtsvereins. Elberseld 1865 ff. Verlag Martini & Grüttesien. (Zur märkischen Kirchengeschichte besonders wichtig sind die Bände 1, 2, 4, 5, 8, 9, 14, 15, 25, 30, 36, 37, 41, 46—50, 59.)

# Altena. B. Einzelne Gemeinden und Orte.

Borländer, K., Bilder aus Altenas Borzeit. Altena 1871. (S. 107 bis 142.)

Lappe, Josef, Die Freiheit Altena. (Dortmunder Beiträge, Jahrg. XXXVII, S. 245—258.) Dortmund 1929.

# Bochum.

Darpe, Franz, Geschichte der Stadt Bochum nebst Urkundenbuch. Bochum 1894. Adolf Stumpf. (Kap. 5 u. 16—21.)

Schmidt u. Poensgen, Festschrift zum 250jährigen Jubiläum der Pauluskirche zu Bochum am 4. Juni 1905.

Poensgen, Aus der Geschichte der evangelischen Gemeinde Bochum. Festschrift zum 50jährigen Gemeindejubiläum am 14. Dezbr. 1924. Essener Druckerei Gemeinwohl.

Kirchlicher Heimatkalender der Synode Bochum. 1927. 1928.

# Boele.

Schnettler, Otto, Ein Lagerbuch der Boeler Pastorat. (Westf. Zeitsschrift, Jahrg. 68, 2. Teil, S. 268—281.)

Lamprecht, K., Wie Boele zu zwei Kirchen kam. (Westfalenland 1928, S. 173 f.)

# Borgeln.

Weimann, Heinr., Versuch einer Chronik von Borgeln. Soest 1887. S. 33—91 Geschichte der Kirche. Clarenbach, Adolf, Bibliographie über die Dörfer und Höfe des Rirchspiels Borgeln in der Soester Börde. (Zeitschrift des Berseins für die Geschichte von Soest und der Börde, 48. Heft. Soest 1934. (Ein Verzeichnis der das Kirchspiel Borgeln betr. Literatur.)

#### Breckerfeld.

Hellweg, Eduard, Geschichte der evang. Gemeinde Breckerfeld. Schwelm 1883. G. Weiners. (Abgedruckt in: Wittener Jahrbücher, Jahrg. 4, 1889/90, S. 25—96.)

Meyer, Anton, Geschichte und Urkundenbuch des Amtes Breckerfeld. 2 Bände. Breckerfeld 1900. Friedr. Hackenberg. (Bd. I,

S. 146 ff.)

Breckerfelder Gedenkbüchlein. 2. Teil: Das Gedächtnis an die Einführung der Reformation vor 350 Jahren. Breckerfeld 1928.

#### Dahl.

Stein, Die evangelische Kirchengemeinde Dahl. Hagen 1912.

Jde, Werner, Das alte Kirchspiel Dahl. Die Verhältnisse um das Jahr 1838. Nach einer Chronik mitgeteilt. (Westfalenland 1932, S. 177 ff.)

#### Dinker.

Busch u. Marpe, Erinnerungen aus den älteren und neueren Zeiten des Kirchspiels Dinker bei Soest. Soest 1855. Rochol.

Stein, Paul. Dinker. Ein Heimatbuch für das Kirchspiel Dinker bei Soest. Soest 1934. Nassesche Buchdruckerei. (Daraus: Die Kirche von Dinker, S. 29—42; Die Reformation, S. 49 f.; Die Frauenhilse von 1906, S. 79.)

#### Dortmund.

Mellmann, Th., Das Archigymnasium in Dortmund. Dortmund 1807. Bogt, Kurze Resormationsgeschichte der vorm. Reichsstadt Dortmund. Dortmund 1826.

Mooren, J., Das Dortmunder Archidiakonat. Köln und Neuß 1853. Fahne, A., Die Grafschaft und freie Reichsstadt Dortmund. 5 Bände mit Urkunden. Köln u. Bonn 1854—59.

Döring, A., Johann Lambach und das Gymnafium zu Dortmund 1543—1582. Berlin 1875. Calvary.

Mette, A., Die Gegenresormation in Dortmund. (Dortmunder Beisträge, Bd. I, S. 148—186.) Dortmund 1875.

Rübel, Carl, Dortmunder Urkundenbuch. Dortmund 1881. 3 Bände.
(Ein 4. Bd. enthält Urkunden des Klarissinnenklosters in Hörde.)

Heller, A. Chr. K., Geschichte der evangelischen Gemeinden in Dortmund. Dortmund 1882.

Die Chroniken der deutschen Städte vom 14. bis ins 16. Jahrhundert. Bd. 20. Leipzig 1887. S. Hirzel. (Darin u. a. die Chronik des Dietrich Westhoff.) Zumbusch, H., Die Geschichte des Katharinenklosters in Dortmund. (Dortmunder Beiträge, Bd. XI, S. 17—42.) Dortmund 1902.

Löffler, Kl., Reformationsgeschichte der Stadt Dortmund. (Dortsmunder Beiträge, Bd. XXII, S. 183—243.) Dortmund 1913.

Rübel, Carl, Geschichte der Grafschaft und der freien Reichsstadt Dortmund. Dortmund 1917. Hist. Verein. (S. 251—323.)

Brinkmann, Albr., Heimatgeschichte für die Dortmunder Jugend. Dortmund o. J. Friedr. Wilh. Ruhfus. S. 33, 35, 56, 59, 115, 124, 124—127.

Rüschenschmidt, Anna, Entstehung und Entwicklung des Dortmunder Pfarrsystems, sein Dekanat und Archidiakonat dis zum Ausgang des 14. Jahrhunderts. (Dortmunder Beiträge, Bd. XXXIII. Dortmund 1926. S. 55—128.

Winterfeld, Luise von, Der Durchbruch der Reformation in Dortsmund. (Dortmunder Beiträge, Bd. XXXIV. Dortmund 1927. S. 53—146.)

Kirchlicher Heimatkalender für die Synode Dortmund. 1927—31. Rensing, Th., Das Dortmunder Dominikanerkloster 1309—1816.

#### Gickel.

Daniels-Beckmann, Geschichte der evang. Kirchengemeinde Eickel. Wanne-Sickel 1927. Buchdruckerei Rudolf Baehr jun.

#### Ende.

Claas, Wilh., Aus dem alten Kirchspiel Ende. (Westfalenland 1929, S. 81.)

# Fröndenberg.

Münfter 1936. Afchendorff.

Klute, Fritz, Fröndenberg einst und jetzt. Ein Heimatbuch. Hamm 1925. Breer u. Thiemann. S. 207 ff.

# Gelsenkirchen.

Ternedden, Mitteilungen aus der Geschichte der evangelischen Gesmeinde Gessenkirchen. 1874.

Schmidt, Hans Georg, Das Evangelium in Gelsenkirchen. Gelsenskirchen 1917. Stück u. Sohde.

# Gevelsberg.

Schloemann, Friedr., Geschichte von Gevelsberg bis in die Neuzeit. Gevelsberg 1907. Philipp Baltin.

Zierenberg, Bruno, Die Geschichte Gevelsbergs. Gevelsberg 1928. Sugo Kastenrath jun. (S. 45 ff.)

# Hagen.

Hummen, Rud. von, Geschichtlich-statistische Beschreibung des früheren Kreises Hagen, jetzt Stadt- u. Landkreis Hagen, sowie Kreis Schwelm. Hagen i. W. 1889. Hermann Risel & Co. (Kap. 20, S. 217 ff.: Kirchliche Angelegenheiten.)

Nieden, H. W. zur, Die Kirche zu Hagen. Ein Beitrag zur Kirchengeschichte der Grafschaft Mark. Gütersloh 1904. C. Bertelsmann.

(Abgedruckt im Jahrb. f. Westf. Kirchengeschichte, Jahrg. 7, 1905, S. 1—112.)

Stein, Karl, Dienen will ich. Ein Buch des Kirchenkreises Hagen. Hagen 1930. Druck von Karl Hinnerwisch.

Schemann, Fr., Hagen im Schrifttum. Hagen 1937. (Darin finden sich auf S. 37—42 alle Schriften, die sich auf das Kapitel "Zur Geschichte der Kirchen" in Hagen beziehen.)

#### Salver.

Dresbach, Ewald, Chronik und Urkundenbuch der Kirchengemeinde Halver. Ein Beitrag zur westf. Orts- und Kirchengeschichte. Elberfeld 1898. Martini u. Grüttefien.

#### Hamm.

Möller, Joh. Anton, Geschichte der Haupt-Stadt Hamm und der ursprünglichen Entstehung der Grafschaft Mark. Hamm 1803. (Daraus die Kapitel IX—XII, S. 84—100: Zur Kirchen= und Reformationsgeschichte.)

### Hattingen.

Nonne, Rud., Die größere Kirchengemeinde Hattingen. Hattingen 1890. C. Kingel. (Abgedruckt in: Wittener Jahrbücher, Jahrg. 4 [1889/90], S. 97—133 u. Jahrg. 5 [1890/91], S. 28—93).

# Harpen.

Rosenbaum, W., Chronik der Gemeinde Harpen. Bochum 1866. Stumpf.

Leich, R., Geschichte der Kirche zu Harpen. Gelsenkirchen 1906.

# Sennen.

Henniges, Geschichte von Hennen. Jerlohn 1885.

# Serdecke.

Schloemann, Friedrich, Der Fienenpastor von Herdecke. Das Bolksbuch vom alten Rahlenbeck. Schwerin 1925. Friedrich Bahn.

Schnettler, Otto, Frederuna die Gründerin und erste Aebtissin von Herdecke. Westfalenland 1928, S. 75/76. Verl. Westf. Tagebl.

Schnettler, Otto, Herdecke a. d. Ruhr im Wandel der Zeiten. Dortmund 1939. Fr. Wilh. Ruhfus. (S. 9—54; 280—87.) (Mit reichen Literaturangaben.)

# Herne.

Dransfeld, Friedr., Geschichte der evang. Gemeinde Herne. Essen 1875. (Abgedr. in: Wittener Jahrbücher, Jahrg. 2 [1887/88], S. 41—105).

# Berscheid.

Siehe Plettenberg.

# Hohenlimburg u. Elsen.

Effer, Herm., Hohenlimburg und Elsey. Ein Beitrag zur westf. Orts= u. Territorialgeschichte. Dortmund 1907. Fr. Wilh. Ruhsfus. (Kavitel 4, 9, 10, 14, 18, 19, 26, 27, 28.)

Geschichte und Verfassung der evang. sluth. Gemeinde zu Elsen. Bon Joh. Friedr. Möller 1788. (Hgg. von A. Schäfer. Hagener Heismatblätter 1937. S. 86 ff.)

#### Sörde.

Brockpähler, Wilh., Hörde. Ein Heimatbuch für die Stadt und ihre Umgebung. Hörde 1928. Buchgewerbe Halbach. (Kirchen= und Schulwesen, S. 261 ff.)

#### Bülscheid.

Frommann, B. D., Geschichte der Gemeinde Hülscheid. Lüdenscheid 1937. Lehrerwitwen- und Waisenkasse. (Kap. 8 a, 18 e, 20 d, 21.)

# Iserlohn.

Giffenig, J. B. A., Hiftorisch-statistische Nachrichten von der Stadt Jierlohn. Dortmund 1802. Westf. Anzeiger. (S. 97 ff.)

Schulte, Wilh., Jserlohn. Die Geschichte einer Stadt. Bb. I. Jserslohn 1937. Rud. Wichelhoven. (S. 192-224.) Bb. II, 1938. Darin u. a. Kirchenbuchregister der Obersten Stadtkirche, S. 477 ff., Kirchenstuhlregister der Obersten Stadtkirche, S. 523 ff., Kirchensbuchregister der Bauernkirche 1708—1753, S. 557 ff.

#### Ramen.

Buschmann, Friedr., Geschichte der Stadt Kamen. (Westf. Zeitschrift, Jahrg. 4 [1842].) Darin: Geschichte der Kirchen, Schulen und Armenanstalten der Stadt Kamen, S. 220—263.

Proebsting, Friedr., Geschichte der Stadt Kamen. Hamm 1901. Griebsche Buchhandlung. Darin: Die Kirchengemeinde Kamen, Kap. VII, S. 87—121.

# Rierspe.

Deisting, Friedr., Geschichte der Land- u. Kirchengemeinde Kierspe. Hgg. u. ergänzt von Wilh. Meyer zu Theenhausen. Kierspe 1925. Aug. Schmidt. (Zur Kirchengeschichte: S. 52—70, 140—162, 285—310.)

#### Rurl.

Beisenherz, Heinr., Das ehemalige Kirchspiel Kurl und seine Randsgebiete. Gelsenkirchen 1932. Ernst Müller.

# Langendreer.

Tehlaff, E., Langendreerer Heimatbuch. Langendreer 1923. Heinrich Böppinghaus. (Kap. 21, 23, 24, 31.)

# Lippstadt.

Chalybaeus, Rob., Lippstadt. Ein Beitrag zur deutschen Städtegeschichte. Lippstadt 1876. August Staats. (S. 103 ff.)

Niemöller, H., Reformationsgeschichte von Lippstadt. Halle a. d. Saale 1906. Buchhandlung des Waisenhauses.

# Lüdenscheid.

Schumacher, H., Chronik der Stadt- u. Landgemeinde Lüdenscheid. Altena 1847. Sautz. (S. 46—64.)

Lüling, H., Chronik der Stadt Lüdenscheid. Lüdenscheid 1911. Krause. (S. 35—38.)

Dresbach, Ewald, Zur Geschichte der Entstehung und Entwicklung des Kirchenkreises Lüdenscheid. (Jahrbuch für Westf. Kirchengeschichte, Jahrg. 38 [1937/38], S. 101—173.)

# Meinerzhagen.

Dresbach, Ewald, Zur Geschichte der alten Kirchengemeinde Meinerzhagen. Meinerzhagen 1924. Emil Groll.

# Mengede.

Stenger, Albr., Mengeder Urkundenbuch. Dortmund 1910. Fr. Wilh. Ruhfus.

Stenger, Albr., Tausend Jahre Mengede. Festschrift. (Darin zur Kirchengeschichte Abschn. B, Kap. VI—X.) Fr. Wilh. Ruhfus. Dortmund 1928.

Stenger, Albr., Mengeder Kirchspielschronik. (Abgedr. im Jahrbuch für Westf. Kirchengeschichte, Jahrg. 35, 1934, S. 1—40.)

# Miederwenigern.

Vaeste, Joh., Geschichte des alten Kirchspiels Niederwenigern usw. (Abgedr. im Jahrbuch des Vereins für Heimatpflege im Kreise Hattingen, 1922, S. 133—158; u. Jahrg. 2, 1923/24, S. 68—121.)

# Ohle.

Siehe Plettenberg.

# Plettenberg.

Frommann, P. D., Aus der Geschichte der Gemeinden Plettenberg, Ohle und Herscheid. Lüdenscheid 1927. W. Crone jun. (S. 13 ff., 30 ff., 90 ff., 125 ff., 159 ff.)

# Schwelm.

Holthaus, P. H., Kirchen- und Schulgeschichte von Schwelm. Schwelm 1817. Morit Scherz.

Schober, A. L., Geschichte der evang.-ref. Gemeinde zu Schwelm. Schwelm 1871. Morit Scherz.

Tobien, W., Kirchengeschichte von Schwelm bis ins 17. Jahrhundert. Schwelm 1889. Worit Scherz. Tobien, W., Bilder aus der Geschichte von Schwelm. Nach den Ueberlieserungen in den Archiven. Schwelm 1890. Moritz Scherz. (S. 38, 39, 50, 52, 53, 55, 56, 62, 64, 110, 155, 158.)

Böhmer, E., Das älteste Traubuch der luth. Gemeinde Schwelmer (1654—1670). Quellen zur Familiensorschung aus Schwelmer Archiven. Schwelm 1939. M. Scherz.

Schwerte.

Feldhügel, Paul, Die Geschichte der Stadt Schwerte bis zum Jahre 1815. (Dortmunder Beiträge, Jahrg. XXXIV, S. 5—27, besonders 18 ff.)

#### Goeft.

Bertling, G. F., Geschichte des Archigymnasiums zu Soest. Soest 1819. Nassesche Buchhandlung.

Geck, A., Lopographisch-historisch-statistische Beschreibung der Stadt Soest u. der Soester Börde. Soest 1825. F. W. Nasse. (Drittes Kap., §§ 66—91: Bon den kirchlichen Anstalten.)

Schmitz, L. F. von, Der Soester Daniel, oder: Das Spottgedicht Gerwin Haverlands. Soest 1848. Nassesche Buchhandlung.

Barthold, F. W., Soest, die Stadt der Engern. Soest 1855. Nassesche Buchhandlung. (S. 300 ff.)

Wiskott, Friedr., Beiträge zur Geschichte der Stadt Soest. Soest 1857. Nassesche Buchhandlung. (Zur Kirchengeschichte S. 5—45.)

Geck, J., Die deutsche Kirchenreformation mit besonderer Berückssichtigung von Soest u. Umgebung. Soest 1874. Selbstverlag.

Bogeler, Ed., Geschichte des Soester Archigymnasiums. Beilagen zum Jahresbericht des Gymnasiums 1883, 1885, 1887, 1890.

Bogeler, Ed., Das Kloster der Dominikaner in Soest. (Bierteljahrs-schrift für Wappen-, Siegel- und Familienkunde. XXXIV.)

Zeitschrift des Bereins für die Geschichte von Soest und der Börde. (1881 ff.) Die in Frage kommenden Aufsätze können leicht in den beiden Registerheften (23/24 u. 49/50) hauptsächlich unter den Stichworten "Kirche" und "Kloster" gefunden werden.

Rothert, H., Das Kirchspiel von St. Thomas. Soest 1887. Fr. Kurtze. Jostes, Franz, Daniel von Soest. Ein westfälischer Satiriker des 16. Jahrhunderts. Paderborn 1888. Ferd. Schöningh.

Lamprecht, K., Die Reformation in Soest. (Abgedr. in: Wittener Jahrbücher, Jahrg. 7 [1892/93], S. 64—93.

Die Chroniken der deutschen Städte vom 14. bis ins 16. Jahrhundert. Bd. 24: Soeft. Leipzig 1895. S. Hirzel.

Rothert, H., Zur Kirchengeschichte der "ehrenreichen" Stadt Soest. Gütersloh 1905. C. Bertelsmann.

Rothert, H., Das St. Patroclusstift zu Soest von seinen Ursprüngen bis in die Tage der Reformation. (Abgedr. in: Jahrbuch für Westf. Kirchengeschichte, Jahrg. 16/17 [1914], S. 1—92.) Auch als Sonderdruck. v. Renesse, K., Glückliche Fahrt! Festschrift zum 250jährigen Jubiläum der evang-.ref. Gemeinde in Soest. Soest 1914. Rittersche Buchhandlung.

Raabe, Viktor, Das Dominikanerinnenkloster Paradiese (bei Soest). (Soester Heimatkalender 1922, S. 75—78 u. 1923, S. 45—53.)

Schwart, Hub., Geschichte der Reformation in Svest. Soest 1932. W. Jahn. (Daselbst auch die Reformation in den Kirchspielen der Soester Börde: Weslarn, Borgeln, Schwese, Ostönnen, Meiningsen, Neuengeseke, Sassendorf, Lohne, Dinker, Welver.) (Mit umfangreichen Literaturangaben.)

Niemöller, W., Wie vor 400 Jahren in Soest das Evangelium zum Siege gelangte. Soest 1933. W. Jahn.

#### Sprockhövel.

Lehmhaus, Fritz, Aus der Geschichte der evang. Gemeinde Sprockshövel. Sprockhövel 1933. Rudolf Steinbeck.

#### Stiepel.

Ostheide, H., Geschichte der Kirchengemeinde Stiepel. Hattingen 1872. C. Hundt sel. Wwe. (Abgedr. in: Wittener Jahrbücher, Jahrg. 5 [1890/91], S. 94—120 u. Jahrg. 6 [1891/92], S. 168—215.)

#### Balbert.

Wülfrath, Heimatkunde der Gemeinde Valbert. Lüdenscheid 1886. Uentrop (bei Hamm).

Neuhaus, Chronik der Kirchengemeinde Uentrop. 1880. Selbstverlag.

# Volmarstein.

Kindlinger, Nic., Geschichte der Familie und Herrschaft Volmestein.
2 Bände. Osnabrück 1801. Heinrich Blothe.

Chronik der evang. Kirchengemeinde Volmarstein. Zusammengestellt nach Protokollbüchern, Kindlinger u. von Steinen u. nach mündlichen Berichten, von den Pfarrern Wiegmann (1854—76) und Arndt (1876—1916). (Die Chronik ist ungedruckt.)

Schöpff, K. u. Bogel, W., Ein Menschenfreund. Abelberdt Graf von der Recke von Volmerstein. Gütersloh 1922. C. Bertelsmann.

Arndt, Johanna, Franz Arndt, der Krüppelpfarrer von Bolmarsftein. Witten (Ruhr) 1926. Westdeutscher Lutherverlag.

#### Wanne.

Fünfzig Jahre Umt Wanne. Zum goldenen Jubiläum des Amtes Wanne 1925. (Darin etwas über das Kirchenwesen der Gemeinden Wanne, Crange, Köhlinghausen, S. 101 ff.)

# Wattenscheid.

Ed. Schulte, Geschichte der Freiheit Wattenscheid. Festschrift der Stadt Wattenscheid zu ihrer 500-Jahrseier. Wattenscheid 1925.

Karl Busch. (Darin auf S. 100/101 ein kurzes Kapitel "Freiheit und Kirche".)

Wengern.

Natorp, G. L. u. Petersen, J. D., Die evang. Gemeinde Wengern. Barmen 1843. Friedrich Staats. (Abgedr. in: Wittener Jahrsbücher, Jahrg. 1 [1886/87], S. 130—155.)

Gravemann, Fr. Wilh., Die Geschichte der evang. Kirchengemeinde Wengern. (Im Sonntagsblatt für die Gemeinden Wengern und

Volmarstein [Jahrg. 1873/74].)

Wetter.

Buschmann, Rud., Wetter a. d. Ruhr. Ein Beitrag zur Geschichte der Heimat. Wetter 1901. Carl Edelhoff Wwe. (S. 321—347.)

Wiblingwerde.

Burckard, Geschichte der Gemeinde Wiblingwerde. Effen 1930.

Witten.

Haren, Gerrit, Beiträge zur Geschichte des Kirchenwesens der Stadt Witten. (Wittener Jahrbücher, Jahrg. 14 [1899/1900], S. 150—208.)

Haren, Gerrit, Geschichte der Stadt Witten von der Urzeit bis zur Gegenwart. Witten (Ruhr) 1924. Böduel & Comp. (S. 152—174; S. 371—423.)

Nell, Wilh., Dienende Liebe gebunden und frei. Aus zwei Jahren der Arbeit des Evang.-kirchl. Jugend- und Wohlfahrtsamtes Witten-Ruhr. 1924—1925.

Nell, Wilh., Die Arbeit der Innern Mission in der evang.-luth. Kirchengemeinde Witten. Witten 1930.

Gemeindebuch der evang.-luth. Kirchengemeinde Witten. Witten 1930. Hag, im Auftrage des Presbyteriums.

# C. Die Kirche als Bauwerk.

Boedecker, A., Die Nicolaikirche in Lippstadt als Bauwerk des 12. Jahrshunderts. (Westfalen, Jahrg. 22 [1937], Heft 4, S. 198 ff.)

Bock, Franz, Die Wiesenkirche in Soest. (Aus der Sammlung: Nordsbeutsche Kunstbücher Bd. 20. Niedersächsisches Bildarchiv Wienshausen, Kreis Zelle 1929.)

Clarenbach, Adolf, Die Dorfkirche als Glied der westfälischen Landsschaft. (Die Heimat, Jahrg. 10 [1928], S. 98 ff.)

Clarenbach, Adolf, Die westfälische Dorskirche als Geschichtsdenkmal. (Die Heimat, Jahrg. 10 [1928], S. 207 ff.)

Clarenbach, Adolf, Bon den Türmen westfälischer Dorfkirchen. (Die Heimat, Jahrg. 10 [1928], S. 261 ff.)

Clarenbach, Adolf, Die westfälische Dorskirche in der Kunstgeschichte. (Die Heimat, Jahrg. 11 [1929], S. 16 ff.) In diesem Aufsage finden sich ausführliche, sehr schähenswerte Literaturangaben über den in Rede stehenden Gegenstand.

- Clarenbach, Abolf, Unsere Dorfkirchen. (Soester Heimatkalender 1923, S. 36 ff. Selbstverlag des Kreises Soest.)
- Clarenbach, Adolf, Die Dorfkirche in Oftönnen. (In: Bolkstum und Heimat. Karl Wagenfeld zum 60. Geburtstage vom Westfälischen Heimatbund. S. 225 ff.) Münster 1929. Verlag Aschendorff.
- Claas, Wilh., Die Dorfkirche in der ehemaligen Grafschaft Mark. (Westfalenland, Jahrg. 1930, 129 ff.) Hagen, Verlag Westf. Tageblatt.
- Claas, Wilh., Die Instandsetzung der Kirche auf der Hohenspburg. (Westfalenland, Jahrg. 1930, S. 161 ff.) Hagen, Verlag Westf. Tageblatt.
- Claas, Wilh., Wetter a. d. Ruhr. Schiffahrt, Burgen und alte Kirchen. (Westfalenland, Jahrg. 1929, S. 161 ff.) Hagen, Verlag Westf. Tageblatt.
- Dehio, Georg, Geschichte deutscher Kunst. Berlin 1919. Walter de Gruspter & Co. (Clarenbach verweist besonders auf Bd. I und den dazu gehörigen Abbildungsband, in dem sich die Dorskirchen von Ostönnen, Weslarn und Neuengeseke finden, desgl. die Grunds dzw. Aufsrisse der Kirchen zu Kirchlinde, Methler u. a. Textband I, S. 120, 277.)
- Dehio, Georg, Handbuch der deutschen Kunstaltertümer. 2. Aufl. Berlin 1928. Bd. V, Kordwestdeutschland. Dort wird u. a. die Kirche von Weslarn (Kr. Soest) erwähnt.
- Hege, Walter u. Burmeister, Werner, Die westfälischen Dome Paderborn, Soest, Osnabrück, Minden, Münster. Berlin 1938. Deutscher Kunstverlag. (St. Patroclus zu Soest S. 24 ff.; Wiesenkirche zu Soest S. 80 ff.)
- Hengstenberg, Die Geschichte der kleineren evang. Kirche zu Bochum. Bochum 1868.
- Humpert, Die Wiederherstellungsarbeiten an der Wiesenkirche in Soest. (Westfalen, Jahrg. 1933, Heft 5/6, S. 217 ff.) Münster, Fr. Coppensath.
- Roch, Ferd., Die Kunst in der Westfälischen Grafschaft Mark. Dortmund 1910. Fr. Wilh. Ruhfus. (Beihest zu der an anderer Stelle verzeichneten Festschrift von Al. Meister, Die Grafschaft Mark.) 1. Kapitel: Die Architektur, S. 746—791.
- Kornfeld, Hans, Die Wiesenkirche zu Soest. Eine stilgeschichtliche Untersuchung. (Soest 1931, Rocholsche Buchdruckerei W. Jahn.)
- Lamprecht, K., Die alte Kirche auf Hohensphurg. (Hagener Heimatblätter, 1932, Hefte von Februar u. März.) Berlag Hagener Zeitung.
- Lappe, J., Die Altstadtkirche in Lünen. (Die Heimat, Jahrg. 1925, S. 309 ff.) Dortmund, Heimatverlag.
- Lübke, Wilh., Die mittelalterliche Kunst in Westfalen. Leipzig 1853. T. O. Weigel. Wit einem Atlas. (Besonders Teil I: Architektur.) Riemeier, H., Die luth. Kirche zu Wetter. 1906.

Riffen, Robert, Soest. Berlin 1931. Deutscher Kunstverlag. (Die Kirschen: S. 14—47.)

Pinder, Wilh., Die Kunst der deutschen Kaiserzeit bis zum Ende der staufischen Klassik. Geschichtliche Betrachtungen über Wesen und Werden deutscher Formen. Leipzig 1935. Seemann. (u. a. Soest, S. 316 ff.)

Prein, Otto, Die uralte Taufkirche in Wiblingwerde. (Hagener Heimatblätter 1926, Novbr.=Nr.) Berlag Hagener Zeitung.

Schmitz, Herm., Soest. (Berühmte Kunststätten Bd. 45.) Leipzig 1908. E. A. Seemann.

Schwarz, Hub., Die Landkirchen des Kreises Soest. (Abgedruckt im Soester Heimatkalender Jahrg. 1934, S. 38 ff.: Die ev. Kirche zu Welver; Jahrg. 1935, S. 46ff.: Die Kirche zu Weiningsen; Jahrg. 1937, S. 32 ff.: Die Kirchen zu Borgeln und Ostönnen; Jahrg. 1938, S. 63 ff.: Die Kirchen zu Reuengeseke, Lohne und Weslarn; Jahrg. 1939, S. 57 ff.: Die Kirchen zu Bad Sassendorf, Paradiese u. Dinker.) Soest seine Altertimer und Sehenswürdiakeiten. (S. 56 ff.: Die Kirs

Soest, seine Altertümer und Sehenswürdigkeiten. (S. 56 ff.: Die Kirschen.) Soest 1890. Nassesche Buchdruckerei.

Soest. Ein Heimatbuch und Führer durch Stadt und Börde. Soest 1936. Im Selbstverlag der Stadt. (Ueber kirchliche Bauten S. 54 ff.)

B. Dr., Bom Kirchspiel Ende und seiner alten Dorfkirche. (Hagener Heimatblätter, Jahrg. 1935, S. 33 ff.) Hagen, Berlag der Hagener Zeitung.

Weitere Literaturangaben finden sich im Text.

Außer den hier genannten Schriften sei noch auf das schon an anderer Stelle aufgeführte Werk-"Die Bau- und Kunstdenkmäler von Westfalen" und den seit 1924 jährlich erscheinenden Bericht des Propinzialkonservators "Die Denkmalpflege in Westfalen" verwiesen.

Schlußbemerkung. Es liegt in der Natur dieser Arbeit, daß sie auf Bollständigkeit irgendwelcher Art keinen Anspruch macht und auch nicht machen will. Das bitte ich diesjenigen bedenken zu wollen, die Daten und Schriften in der Aufstellung vermissen.

Es ist mir eine angenehme Pflicht, den Herren Rektor i. R. P. D. Frommann, Hagen-Boelerheide, Pfarrer Lic. Rahe, Minsden, Senator a. D. Dr. Schwarz, Soest, und Eberhard Winkshaus, Hagen/Wests., herzlichen Dank auszusprechen für gute Ratschläge, schäzenswerte Hinweise und Ergänzungen.

Für Hinweise, Berichtigungen usw. bin ich auch fernerhin jedem dankbar.

## Buchbesprechungen.

1. Walter, Joh. von: Die Geschichte des Christentums II, 1. Die Resormation. Gütersloh: Berlag C. Bertelsmann 1935. IV und 346 S. Br. 8,— RM.; geb. 10,— RM.

Derselbe: Die Geschichte des Christentums II, 2. Die Reuzeit. Gütersloh: Berlag C. Bertelsmann 1938. VI und 732 S. Br. 18,50 KM.; geb. 20,50 KM.

Die letzten Jahre haben uns manche Darstellungen der Kirchengeschichte gebracht. So sei z. B. an Hans Lietzmanns neue Kirchengeschichte oder an das Werk des westfälischen Pfarrers Th. Brandt ("Die Kirche im Wandel der Zeit") erinnert. Unter diesen Neuerscheinungen nimmt von Walters Kirchengeschichte eine besondere Stellung
ein, und zwar nicht nur wegen des Umfangs der vier Bände. Der Bersasser sieht den Gang der Kirchengeschichte weithin durch die Frömmigkeit bestimmt — er selber schreibt vom Standpunkt lutherischer Frömmigkeit — und verbindet mit dieser Betrachtungsweise die zeitgeschichtliche, die den äußeren Gang der Ereignisse hervortreten läßt. Die große
Sachkenntnis des Versassers begegnet uns auch in diesen angezeigten
beiden Bänden. So bekommt der Leser z. B. eine wirkliche Vorstellung
vom inneren Werden der Resormation. Mit besonderer Liebe ist die
Entwicklung und das Bild des deutschen Resormators gezeichnet.

Auch der die Neuzeit behandelnde umfangreiche Band fesselt vom Anfang bis zum Schluß. Ich verweise z. B. auf die wertvollen Aussührungen über "Das Erbe der Reformation und Gegenresormation in Theologie und kirchlichem Leben" und "Die Versteisung der konssessionellen Gegensähe und der große Krieg".

Wer wie der Rezensent umftändehalber zuerst die beiden letten Bände der von Walterschen Kirchengeschichte studiert hat, wird auch gern zu den beiden ersten Bänden greifen.

2. Loewenich, Walther von: Die Geschichte der Kirche. Bon den Anfängen bis zur Gegenwart. Witten: Westdeutscher Luther-verlag 1938. XII und 506 S. Geb. 6,50 RM.

Diese Kirchengeschichte ist nicht nur für den Theologen geschrieben. Daher verzichtet der Berfasser auf das gesehrte Beiwerk. Doch wird auch der Fachmann diese "Geschichte der Kirche" mit großem Gewinn studieren, zumal die Lektüre höchst anregend und sessen sich üst. Die Entwicklung der kirchlichen Lehre und der praktischen Frömmigkeit tritt besonders hervor. "Nur so läßt sich die entscheidende Frage der Kirchengeschichte, die sich durch die Jahrhunderte hindurchzieht, die Frage nach dem Berhältnis von Kirche und Welt, verständlich machen."

Eine gute Hilfe zur Veranschaulichung des dargestellten Stoffes sind die zweiunddreißig Seiten Abbildungen. — Nach einem einleitenden Abschnitt "Bom Sinn der Kirchengeschichte" wird die Geschichte der Kirche in fünf Hauptabschnitten behandelt: das Altertum, das Mittelalter, die Resormationszeit, das Zeitalter der Gegenresormation und des Altprotestantismus, die Neuzeit. Ein kurzer "Ausblich" beschließt das Ganze.

Wer sich der Führung des Verfassers, der durch sein Buch einen wohlgelungenen Versuch zur theologischen Geschichtsschreibung unternimmt und seinen Standort den "eines evangelischen Christen deutscher Nation" nennt, anvertraut, ist wohlberaten.

3. Engelbert, Walter: **Bon Christus bis heute.** Zeitbilder und Entwicklungslinien aus der Geschichte der Kirche. Witten: Westsbeutscher Lutherverlag 1939. VIII und 166 S. Kasch. 2,— RW.; geb. 3,— RW.

Aus der im Großstadtpfarramt gewonnenen Erkenntnis, "daß der Gemeinde heute neben der Bertiefung in die Heilige Schrift die Kenntznis der Kirchengeschichte in ihren Hauptzügen besonders dringend not tut", ist dieses Handbuch des einst Bochumer, jeht Detmolder Pfarrers entstanden. Für die Darstellung ist die Form der Zeitbilder und Entzwicklungssinien gewählt worden.

In fünfzehn Abschnitten, deren erster "Die Wende der Zeiten" und deren letzter "Das 20. Jahrhundert am Scheidewege" überschrieben ist, wird die Geschichte der Kirche in anziehender Weise entwickelt. Es ist sehr zu wünschen, daß diese kurzgesaßte, aber brauchbare Kirchengeschichte ihren Weg gehen möge, vor allem in die Praxis des kirchelichen Dienstes.

4 Heuffi, Karl, und Mulert, Hermann: **Atlas zur Kirchen-geschichte.** Dritte Auflage. Tübingen: Berlag von J. C. B. Mohr 1937. 18. S. und 66 Karten auf 12 Blättern. Geb. 6,— RM.

Dieser Atlas soll kein Nachschlagewerk für die wissenschaftliche Forschung im engeren Sinn, jedoch den Studierenden zum Studium der allgemeinen Kirchengeschichte behilflich sein. Heussi bearbeitete die Blätter I dis IX, Mulert die Blätter X dis XII. 1905 ist der Atlas zum erstenmal erschienen. Auch in der Gestalt der dritten Auflage ist er als brauchbares und notwendiges Hilsmittel für jeden, der sich mit kirchengeschichtlichen Dingen zu besassen hat, zu empsehlen. Rahe.

5. Urkunden und Akten zur Geschichte von Wattenscheid. Im Auftrage und mit Unterstützung der Stadt Wattenscheid bearbeitet von Dr. Eduard Schulte, Stadtarchivar von Münster. Verlag von Karl Busch in Wattenscheid. Bd. 1: Das Propsteiarchiv Wattenscheid 1930. Bd. 2: Das Stadtarchiv und das Evangelische Archiv Wattenscheid 1935.

Als eine der vordringlichsten Aufgaben, die der kirchlichen Archivpssege gestellt sind, ist die Bestandsaufnahme der kirchlichen Archive anzusehen. Bas die Provinz Westfalen betrifft, so sind in dieser Hinssicht durch die in der Reihe der Beröffentlichungen der Historischen Kommission seit 1899 herausgegebenen Inventare der nichtstaatlichen Archive beachtenswerte Vorarbeiten geleistet worden, da in den bisher erschienenen Bänden auch evangelische Synodals und Pfarrarchive verstreten sind. Bemerkenswert sind vor allem die Inventare der Kreise Ahaus (erschienen 1899), Borken (erschienen 1901), Steinfurt (erschienen 1907) und Tecklenburg (erschienen 1903). Hingewiesen sie servauf die Inventare des Archivs des Generalvikariats zu Paderborn (bearbeitet von Linneborn 1920) sowie des Diözesanarchivs zu Münster (bearbeitet von Börsting 1937).

Im allgemeinen ist durch diese Beröffentlichungen der Bereich des Regierungsbezirks Münster sowie der zum ehemaligen Bistum Paderzborn gehörenden Kreise des Regierungsbezirks Minden disher noch nicht überschritten. Es handelt sich also um Gediete, deren Bewohner zum überwiegenden Teil dem katholischen Bekenntnis angehören. Um so größere Aufmerksamkeit dürsen die von Dr. Eduard Schulte herauszgegebenen "Urkunden und Akten zur Geschichte von Wattenscheid" beanspruchen. Während der erste Band ausschließlich dem katholischen Propsteiarchiv vorbehalten ist, umfaßt der zweite Band in der Hauptzsache das städtische Archiv sowie das Archiv der evangelischen Kirchenzgemeinde.

Das archivalische Material wird mit einer Aussührlichkeit und Gründlichkeit dargeboten, wie sie in gleichartigen Beröffentlichungen selten zu finden ist. Sie ist zu einem guten Teil dadurch zu erklären, daß der Berfasser als gebürtiger Wattenscheider der Geschichte seiner Baterstadt naturgemäß ein besonders starkes Interesse entgegenbringt.

Auf den rund 350 Seiten, die dem Evangelischen Archiv eingeräumt sind, ist dei dieser Methode der Bearbeitung erheblich mehr enthalten, als ein Inventar in der Regel erwarten läßt. Sämtliche Stücke, die sich auf die Zeit vor 1600 beziehen, sind im Wortlaut wiedergegeben. Sebenso sind die älteren Rechnungen von 1613 die etwa zur Mitte des 17. Jahrhunderts vollständig abgedruckt. Für die solgende Zeit ist es ein Hauptanliegen des Verfassers, sämtliche Personennamen, die in den Archivalien vorkommen, zu verzeichnen. Kennzeichnend für diese Zielsetzung ist der Abdruck eines Verzeichnisse der Gemeindeglieder aus dem Jahre 1835 (S. 311—318). Dagegen sehlt ein Abdruck der älteren Kirchenbücher, deren Keihe in Wattenschied erst verhältnismäßig spät einsetz.

Entsprechend der Entwicklung der Gemeinde ist die Scheidung zwischen dem lutherischen und dem resormierten Archiv scharf durchgeführt. Für die Geschichte der luth. Gemeinde ist besonders bedeutsam die Auseinandersetzung mit den Katholiken (S. 433—486), in der sich ein

gutes Stück Reformationsgeschichte widerspiegelt. Die Archivalien der Kirchspielsvikarie, die 1669 der lutherischen Gemeinde überwiesen wurden, sind zum größten Teil ins Propsteiarchiv gelangt und an der entsprechenden Stelle (Bd. 1, S. 265—284) vom Versasser abgedruckt worden.

Gegenüber dem lutherischen Teilarchiv ist das der reformierten Gemeinde erheblich weniger umfangreich, so daß 18 Seiten (S. 523 bis 541) für eine erschöpfende Wiedergabe genügen.

Leider fehlen die Akten, die nach der im Jahre 1820 vollzogenen Union erwachsen sind, so gut wie vollständig, da sie dem Berfasser seinerzeit nicht zugänglich waren. Außerdem sind einige wenige Stücke aus dem Ende des 18. Jahrhunderts (meist Rechnungssachen), die sich erst nachträglich fanden, unberücksichtigt geblieben.

Für den weiteren Fortgang der Inventarisationsarbeiten wird es wohl kaum möglich sein, das vom Berkasser gegebene Beispiel als allgemein gültige Rorm zu empsehlen und durchzusühren. Wenn übershaupt, so dürste sich dieser Weg angesichts des großen Umfangs der Arbeit und des Mangels an Arbeitskräften nur in besonders günzstigen Fällen empsehlen. Die große Bedeutung der fleißigen und entstagungsvollen Arbeit, die der Berkasser geleistet hat, wird durch diese Feststung nicht etwa beeinträchtigt, sondern eher noch unterstrichen.

Als richtungweisend für künftige Inventarisationsarbeiten sei zum Schluß auf die von dem kürzlich verstorbenen Archivdirektor D. F. Hermann in Darmstadt herausgegebenen Inventare der kirchlichen Archive im Freistaat Hessenseisen (Bd. 1 Inventare der evangelischen Pfarrarchive, Bd. 2 Inventar der älteren Registratur des Evang. Landeskirchenamts. Darmstadt 1913—1926. Hesselischer Staatsverlag), die in jeder Hinsicht als vorbildlich zu bezeichnen sind und in denen die rechte Mitte zwischen allzu breiter Ausführlichkeit und allzu großer Kürze eingehalten wird.

6. Overmann, Arnold: Johannes Glandorp 1501—1564. Münster (Bestf.): Berlag Franz Coppenrath 1938. XII u. 71 S. Br. 2,80 RM.

Der Berfasser bemüht sich, alle archivalischen und gedruckten Quelsen über diesen bedeutenden norddeutschen, insonderheit westfälischen Humanisten heranzuziehen, der u. a. mit Melanchthon und Buschius im Austausch stand, als Leiter der ersten evangelischen Schule in Münster und als einer der Wortsührer im Kampf mit den Wiedertäusern hervorragte und deswegen auch einen Platz in der westfälischen Kirchenzeschichte hat. Zuletzt bekleidete Glandorp eine Stelle als Schulleiter in Herford, wo er 1564 starb. — Im zweiten Teil seiner Arbeit geht

<sup>1)</sup> Bgl. hierzu: Höfinghoff, Geschichte der Kirchspielvikarie in Watstenscheid. Wattenscheid 1934 (Beiträge zur Wattenscheider Geschichte Heft 9).

Overmann befonders auf Glandorps Werke ein und würdigt diesen führenden Bertreter des westfälischen Humanismus auf Grund zeitz genössischer Urteile.

Durch Overmanns sorgsame Arbeit wird eine Lücke ausgefüllt, da Glandorps Leben und Wirken bisher nur in großen Zügen bekannt war.

7. Merz, Georg: Jahrhuch der Theologischen Schule Bethel. Neunter Band. Bethel bei Bielefeld: Berlagshandlung der Anstalt Bethel 1938. 79 S. Kart. 1,50 KM.

Das gehaltvolle Jahrbuch bringt neben einer Predigt von Lie. Bolkmar Herntrich über Phil. 1, 12-21, einer Arbeit von D. Otto Schmitz: "Thurnenfens chriftologische Deutung der Bergpredigt" und dem Jahresbericht den uns besonders angehenden Bortrag von D. Georg Merz, den er 1938 auf der Tagung des Bereins für Westf. Kirchengeschichte hielt, der damals besonders viel Interesse fand und dessen Drucklegung von manchen Seiten gewünscht wurde: "Bater Bodelschwinghs Anteil an der Theologie seiner Zeit." Durch diese Arbeit von Georg Merz hat die Geschichte, die hinter Bethel steht, im Jahrbuch der Theologischen Schule besondere Berücksichtigung gefunden. Wir hören von Bater Bodelschwinghs geistlicher und theologischer Entwicklung, wobei Karl August Auberlen in Basel besonders Erwähnung finden muß. — pon seiner Arbeit in Baris, bei der es ihm nicht in erster Linie auf die Organisation und die tätige Fürsorge ankam, vielmehr auf das Zeugnis von Jefus Chriftus, - von feinem Eintreten für eine freie theologische Hochschule und von der Begründung des Kandidatenkonvikts und der Theologischen Schule in Bethel. Der Leser gewinnt einen Ein= druck von Bodelschwinghs Aktualität. Aufschlufreich ist die Gegenüberstellung von Bodelschwingh und seinem westfälischen Landsmann Ernst Wilhelm Sengstenberg, bei dem das Programm und die Politik vor dem Bekenntnis und der Berkündigung den Borrang hatten (S. 60), sowie sein Berhältnis zu Adolf Stöcker (S. 55).

Es ist nicht möglich, den gedankenreichen Aufsatz des Verfassers in einer kurzen Besprechung auszuschöpfen. Jedenfalls "ist Bodelschwinghs Theologie nicht interessant als ein Stück Geschichte, sondern bleibt ein wegweisendes Wort eines Zeugen unserer Kirche" (S. 61).

8. Riedesel, Erich: **Bietismus und Orthodogie in Ostpreußen.** Auf Grund des Brieswechsels G. F. Rogalls und F. A. Schulz' mit den Halleschen Pietisten. Königsberg und Berlin: Osteuropa-Berlag 1937. VII und 231 S. Kart. 8,50 KM.

Das Buch hat Gegenwartswert. Aus diesen Auseinandersetzungen der Vergangenheit lernen wir die heutige Kirchlichkeit Ostpreußens besser verstehen. In der Hauptsache hat der Versasser die von Th. Wotschke herausgegebene Auswahl aus den Briesen der Königsberger Pietisten benutt und dazu andere primäre Quellen (Predigten, Bor-

lesungen usw.) herangezogen.

Es geht in dieser Arbeit allerdings um mehr als um die Auseinandersetzungen zweier theologischer Schulmeinungen. Die pietistische Bewegung in Ostpreußen — von Spener und A. H. Francke abhängig und doch von Halle unterschieden — wird in ihrem Wirken in Kirche, Schule und Universität beschrieben. Den Vertretern dieser kirchlichen Erneuerungsbewegung gelang es, in kurzer Zeit sast zweitausend Schulen im Lande zu gründen. Der Leser sernt zugleich die Stellung der ersten Preußenkönige zum Pietismus kennen.

Das Buch beweist, wie spannungsreich diese Uebergangszeit zwischen Orthodoxie und Pietismus ist und wie aktiv der Pietismus sein konnte. Es regt dazu an, sich mit dem Problem Orthodoxie und Pietismus

auch in andern Landschaften näher zu beschäftigen.

9. Meger, Johannes: Kirchengeschichte Riedersachsens. Götztingen: Bandenhoeck und Ruprecht 1939. 273 S. Geb. 4,80 KM.

Die Neuerscheinung ist sehr zu begrüßen, zumal es sich im Unterschied zu Friedrich Uhlhorns vergriffenem Grundriß der hannoverschen Kirchengeschichte um eine Kirchengeschichte Niedersachsens handelt. Unter Niedersachsen versteht Joh. Meyer den Raum, der die Provinz Hannover und die Länder Braunschweig, Oldenburg, Bremen und Schaumburg-Lippe umfaßt. Er versucht, dieses — kirchengeschichtlich gesehen — so zersplitterte Gebiet im Zusammenhang zu schauen und will die Frage beantworten, wie die einzelnen Kirchen Niedersachsens entstanden sind.

In vier Hauptperioden wird die Kirchengeschichte Riedersachsens dargestellt: die Geschichte der bischöflichen Kirche Niedersachsens im Mittelalter; das Jahrhundert der Resormation und Gegenresormation; die zwei Jahrhunderte des Territorialkirchentums vom Dreißigjährigen Kriege dis zu den Freiheitskriegen und die neuzeitliche Geschichte der Landeskirchen dis zur Gegenwart. Auch für den westfälischen Leser bietet das Buch viel Interessantes, zumal in den Nachweisungen am Schluß westfälische Literatur herangezogen ist.

10. Rolffs, Ernst: Evangelische Kirchenkunde Niedersachsens. Zweite völlig neu bearbeitete Auflage. Göttingen: Bandenhoeck u. Ruprecht 1938. XII und 464 S. Geb. 15,— RM.

Manchem erscheint es ein zu großes Wagnis, in unserer Zeit des Uebergangs eine Kirchenkunde erscheinen zu lassen. Rolffs hält den gegenwärtigen Zeitpunkt für besonders geeignet. Er will eine Art kirchliche Bestandsaufnahme vornehmen, zumal von manchen Seiten mit dem Ende der Bolkskirche gerechnet werde. Es ist eine freundliche Fügung, daß der Verfasser seine vor zwanzig Jahren erschienene Kirchenkunde Riedersachsens mit Unterstützung sachkundiger Mits

arbeiter noch einmal herausbringen kann. Bei der Neubearbeitung ist auf die volkskundlichen Abschnitte besonderer Wert gelegt worden. Eine Karte über den Stand der kirchlichen Sitte in Hannover, Braunsschweig, Bremen, Oldenburg und Schaumburg-Lippe unterstützt das Borhaben des Versassers.

Nach einer kurzen Einleitung ("Die Deutsche Evangelische Kirche, ihr Werden und Wesen") wird der umfangreiche Stoff in sieden Abschnitten dargeboten: Land und Leute; die lutherische Landeskirche Hannovers; die reformierte Landeskirche Hannovers; die braunschweisgische Landeskirche; die oldenburgische Landeskirche; die schaumburgslippische Landeskirche; das religiöse und sittliche Leben in Niedersachsen. Trotz vieler Unterschiede im einzelnen kommen manche Parallelen zu westfälischen Berhältnissen vor.

Die Bücher von Ernst Rolffs und Joh. Meyer ("Kirchengeschichte Niedersachsens") ergänzen sich in gewisser Weise. Das Ergebnis einer oft wirren, aber immer spannenden kirchengeschichtlichen Entwicklung ist in dieser Kirchenkunde Niedersachsens niedergelegt.

11. Willer, Heinrich: Die Geschichte der Evangelischen Gemeinsschaft in Lippe. Stuttgart: Christliches Berlagshaus o. J. 88 S. 1,85 RM.

In volkstümlicher Weise wird das Werden und die Sendung der Evangektschen Gemeinschaft in Lippe beschrieben. Für die kirchlichen Verhältnisse in der Entstehungszeit der Evangelischen Gemeinschaft wird mit Recht auf die gut orientierende Schrift von W. Lohmeyer in Schötmar, "Die Erweckungsbewegung in Lippe im 19. Jahrhundert", verwiesen. — Das nüchtern und sachlich abgesaßte Bändchen (vgl. u. a. das Kapitel: Was verdankt die Evangelische Gemeinschaft der evanzgelischen Landeskirche?) verdient als Beitrag zur lippischen Kirchenzgeschichte des 19. und 20. Jahrhunderts Beachtung.

## XI.

## Jahresbericht.

Um 17. und 18. Januar 1938 veranstaltete der Berein in Münfter im Ev. Gemeindehaus (an der Erlöferkirche) eine Tagung, die fich eines guten Besuchs erfreute und einen befriedigenden Verlauf nahm. Sier können nur kurz die einzelnen Darbietungen genannt werden. Nach der Eröffnung durch den Unterzeichneten sprach Universitäts= professor D. Bauer, Münster: "Was wissen wir über das sog. Blutbad von Berden?" Anschließend behandelte Dozent D. Merz, Bethel, das Thema: "Bater Bodelschwinghs Anteil an der Theologie seiner Zeit und die Bedeutung dieser Entscheidung für die westfälische Rirche." Um Abend versammelten sich die Mitglieder zur Entgegennahme des Jahresberichts und Erledigung des Geschäftlichen. Am nächsten Tag hörten wir noch zwei Referate, Archivar Dr. Roechling, Münster, sprach über "Die Tagungen der Arbeitsgemeinschaft landeskirchlicher Archivare in Breslau und Wittenberg". Staatsarchivrat Dr. Pfeiffer, Münfter, ging auf "Braktische Aufgaben der kirchlichen Archivpflege" näher ein. Anschließend besichtigten die Teilnehmer unter sachkundiger Kührung das Staatsarchiv.

In einer Borstandssitzung wurden die von Herrn Senator a. D. Dr. Schwarz, Soest, dankenswerterweise durchgesehenen Satzungen einer nochmaligen Prüfung unterzogen. Der Berein hat es mit folgensben Aufgabenkreisen zu tun: Weckung und Pflege des Interesses für die Kirchengeschichte und religiöse Volkskunde Westfalens in der Propinz, sowie die Ersorschung, Bearbeitung und Beröffentlichung aller auf die Kirchengeschichte Westfalens bezüglichen Urkunden und Rachrichten unter besonderer Berücksichtigung der einzelnen Kirchengemeinden.

Borstandsmitglieder des Bereins nahmen an den Tagungen des Westfälischen Heimatbundes, dem unser Berein angeschlossen ist, und an den Zusammenkünften der Arbeitsgemeinschaft landeskirchlicher Archivare in Eisenach und Stendal, sowie an der Arbeitsgemeinschaft für religiöse Bolkskunde in Leipzig teil.

Das Doppeljahrbuch für 1937/38 konnte dank des Entgegenskommens der Druckerei und des Berlages bereits zu Weihnachten 1937 erscheinen. Zwei Arbeiten kamen außerdem auf Wunsch als Sondersdrucke heraus.

Die Bertrauensmänner des Bereins, die seit unserer Soester Archivtagung vom November 1936 als Archivpfleger der einzelnen Kirchenkreise in Aussicht genommen waren, sind von der kirchlichen Behörde erfreulicherweise inzwischen bestätigt worden. Einen großen Verlust erlitt der Verein durch den Heimgang zweier Vorstandsmitglieder. Kurz hintereinander wurden Geheimrat Professor D. Dr. Georg Grützmacher und Prosessor D. Karl Bauer, beide in Münster, in die Ewigkeit abgerusen. Beide kamen einst von Baden nach Westfalen. Geheimrat Grützmacher sprach bereits kurz nach seiner Uebersiedlung — zu Beginn des großen Krieges — auf einer Arbeitstagung des Vereins über "Die Beziehungen der allgemeinen zur landeskirchlichen Geschichte". Seitdem kehrte sein Name unter den Vortragenden, was immer sehr begrüßt wurde, in gewissen Abständen bei unseren Tagungen ständig wieder. Ebenso wandte Prosessor Bauer, übrigens ein Schüler Grützmachers, den territorialkirchengeschichtlichen Bestredungen in der Provinz viel Interesse zu. Auch seine Borträge, die aus reichem Wissen schollen und mit großer Gründlichkeit vorbereitet waren, sanden in den Keihen der Bereinsmitglieder immer wieder willige Zuhörer.

Beiden Berstorbenen sei auch hier in Dankbarkeit ein Abschiedsgruß dargebracht: Havete carae animae, havete!

Um 19. und 20. Juni d. Is. hielt der Berein in Bielefeld eine Jubiläumstagung - por vierzig Jahren erschien zum ersten Male das Jahrbuch. Der Besuch war wiederum erfreulich aut; das Teilnehmerverzeichnis wies etwa hundert Namen auf. Die Bestfälische Beilage zum Deutschen Pfarrerblatt (Nr. 7, Juli 1939) und das Evan= gelische Westfalen (Nr. 6, Juni 1939) brachten eine ausführliche Würdigung. Der Bortrag des Universitätsprofessors D. Ernst Wolf, Halle, über "Bugenhagen, Gemeinde und Amt in den Anfängen der Reformation" fand viel Aufmerksamkeit. Der Unterzeichnete behandelte "Bolkening als Prediger, zumal in den Anfängen der Erweckungs= bewegung in Minden-Ravensberg". Abends konnten die Teilnehmer die gerade in Bielefeld gezeigte Lutherausstellung besichtigen. Die Mit= gliederversammlung regelte wieder die notwendigen geschäftlichen Ungelegenheiten. Pfarrer Wollschläger, Minden, der 1936 in den Vorstand eingetreten war, mußte leider wegen seiner Uebersiedlung nach Triest, wohin er als Pfarrer der deutschen evangelischen Gemeinde berufen war, aus dem Borstand ausscheiden. Es traten neu in den Borstand die Herren: Pfarrer Blodau, Hausberge, und Rendant Bieth, Minden, ein: der lettere leitet die Geschäftsstelle. Die beiden neuen Borstands= mitglieder feien auch an diefer Stelle herzlich begrüßt. Es ift por= gesehen, daß noch ein Mitglied des Konsistoriums und des Staats= archips in Münster in den Vorstand eintreten.

Auch die Borträge des zweiten Tages, die nach einer Andacht von Pfarrer Deppe, Bielefeld, im Altstädter Gemeindehause gehalten wurden, fanden aufmerksame Zuhörer. Aus reichem Wissen sprach der zweite Borsitzende, Superintendent Clarenbach in Borgeln: "Zur Gesschichte der Literatur der religiösen Bolkskunde". Archivar Dr. Roechs

ling, Münster, behandelte das ihm besonders naheliegende Thema: "Kirchengeschichte und kirchliche Archive". Nach einer kurzen Sondersbesprechung der Archivpfleger, bei der die nötigsten Dinge der Praxisbesprochen wurden, besichtigte man die Anstalt Bethel. Der Führung ging ein gut orientierender Bortrag von Pfarrer Wörmann, Bethel, "Bom gegenwärtigen Dienst Bethels" voraus. —

Wenn möglich, wird die nächste Tagung in Dortmund stattfinden.

Aus Zweckmäßigkeitsgründen erscheint auch das diesjährige Jahrsbuch wieder als Doppelband für 1939/40; auf Wunsch ist die Volkesningarbeit als Sonderdruck zu haben.

Wir grüßen alle Mitglieder und Freunde und bitten weiter um treue Werbung und Mitarbeit, auch um pünktliche Zahlung des Beistrags. Nach wie vor beträgt der Jahresbeitrag 3 RM.; dafür wird das Jahrbuch geliefert.

Minden (Westf.), im Juli 1939.

Der Vorstand des Vereins für Westfälische Kirchengeschichte. R. d. Rahe.

Gegen Ende der Drucklegung des Jahrbuches erhalten wir noch eine schwerzliche Nachricht. Am 11. September d. Js. wurde unser langsjähriger Mitarbeiter Pfarrer D. Dr. Theodor Botschke, Luthersstadt Wittenberg, von seinem schweren Leiden erlöst. Es war eine freundliche Fügung, daß ihn noch die Nachricht von der Besreiung seines Posener Landes erreichte. —

In den letzten Jahren beschäftigte sich der Berstorbene besonders mit der Ersorschung des in den Bibliotheken und Archiven zerstreuten Brieswechsels der Theologen des 17. und 18. Jahrhunderts. Eine Frucht dieser Studien waren u. a. seine Arbeit "Zur Geschichte des westsfällschen Pietismus" und seine "Urkunden zur wests. Kirchengeschichte", die in den Bänden 32, 34 und 37 unseres Jahrbuches, bzw. in diesem Jahrbuch veröffentlicht wurden. Noch eine halbe Stunde vor seinem Tode tras er die nötigen Anordnungen für die zuletzt genannte Arbeit, die nach der Mitteilung seiner Gattin seine letzte Freude war.

Der Verein für Bestf. Kirchengeschichte wird dem Verstorbenen ein treues Gedenken bewahren.

Minden, im September 1939.

Der Vorsitzende: Lic. Rahe, Pfarrer.

## Berzeichnis der im Austausch stehenden Gesellschaften.

- 1. Gefellschaft für Niedersächsische Kirchengeschichte, Pfarrer Dr. Wolters, Schliestedt über Schöningen.
  - 2. Gesellschaft für Thüringische Kirchengeschichte, Pfarrer Jauernig, Weimar, Cranachstr. 27.
  - 3. Berein für Banerische Kirchengeschichte, Archivdirektor Prof. D. Dr. Karl Schornbaum, Nürnberg N, Tuchergartenstr. 7.
- 4. Verein für Württembergische Kirchengeschichte, Pfarrer Metzger, Stuttgart N, Hohe Straße 6.
- 5. Berein für Kirchengeschichte in der Ev. Landeskirche Badens, Oberkirchenrat D. Dr. Friedrich, Karlsruhe, Blumenstr. 1.
- 6. Arbeitsgemeinschaft für Rheinische Kirchengeschichte, Pfarrer D. Wilhelm Rotscheidt, Essen, Auf dem Holleter 9.
- 7. Berein für Kirchengeschichte in der Provinz Sachsen und im Freistaat Anhalt, Pfarrer Lic. Bense, Magdeburg, Am Weinshof 15/16.
- 8. Berein für Schlesische Rirchengeschichte, Pfarrer Lic. Eberlein, Strehlen (Schlesien).
- 9. Berein für Schleswig=holfteinische Kirchengeschichte, Propst D. Ernst Feddersen, Riel, Dammstr. 56.
- 10. Berein für Hessische Rirchengeschichte und Landeskunde, Buchhandlung Johannes Braun, Eschwege.
- 11. Berein für Brüdergeschichte, Herrnhut (Sachsen).
- 12. Berein für die Geschichte von Soest und der Börde, Senator a. D. Dr. Schwarz, Soest, Nöttenstr.
- 13. Berein für Orts- und Heimatkunde in der Grafschaft Mark, Witten (Ruhr).
- 14. Historischer Berein für die Grafschaft Ravensberg, Städtisiche Heimathücherei, Bielefeld, Neustädter Straße 14.
- 15. Mindener Geschichtsverein, Studienrat Dr. Keber, Minden, Steinstr. 16 a.
- 16. Bergischer Geschichtsverein, Buppertal-Elberseld, Kasinogartenstraße 8.
- 17. Siftorifcher Berein von Stadt und Stift Effen, Gffen (Ruhr).
- 18. Oberheffischer Geschichtsverein, Universitätsbibliothek, Biegen.

1942 H 3465

1881 188 X W

-8, 8, 1961

2 8. MRZ. 1962

8. MRZ. 1995

5. APR. 1965

8. 9, 65

1 4. 12. 68

19. APR. 1987

14. 4. 75

5. JUNI 1978

-4. DEZ. 1990

2 3. APR. 1803

2 9. Juni 1982

William Commence 4,60